Miguel Carabias Orgaz

Francisco de Quevedo en la biblioteca del jurista Johannes Conradus Monaeus
Boletin de la Biblioteca de Menéndez Pelayo. C1-1, 2025, 133-163
https://doi.org/10.55422 /bbmp.1146

FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA
BIBLIOTECA DEL JURISTA JOHANNES
CONRADUS MONAEUS (1607-1648)

Miguel CARABIAS ORGAZ
Universidad de Salamanca

ORCID: 0000-0002-1333-0389

Resumen:

Se analiza la recepcion, hacia 1640, de la primera traduccion
trancesa de los Swuerios y el Discurso de todos los diablos por parte de un
lector concreto: el jurista y profesor aleman en las universidades de
Rinteln y Groninga Johannes Conradus Monaeus, que parece
haber centrado su atencién en la dimension politica del Discurso de
todos los diablos. Aunque sea una figura menor, puede considerarse
representativa de aquella generaciéon de intelectuales calvinistas de
la primera mitad del siglo XVII que se formé con maestros de la
talla de Herman Vultejus o Matthias Martinius. También se pone
en relacion con el interés que despertd la obra de Quevedo, dentro
de la orbita reformada, durante el siglo XVII, del que es claro
indicio la primera traduccion neerlandesa, de Haring van
Harinxma.

Palabras clave:
Francisco de Quevedo, Discurso de todos los diablos, Johannes
Conradus Monaeus, lector empirico.

Abstract:
This article analyses the reception, around 1640, of the first French
translation of Swesos and Discurso de todos los diablos by a specific

133



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

reader: the German jurist and professor at the universities of
Rinteln and Groningen, Johannes Conradus Monaeus, who seems
to have focused his attention on the political dimension of Discurso
de todos los diablos. Although a minor figure, he can be considered
representative of that generation of Calvinist intellectuals of the
first half of the 17th century who trained under masters suchs as
Herman Vultejus and Matthias Martinius. It also relates to the
interest that Quevedo’s work aroused within the Reformed
movement during the 17th century, as clearly reflected in the first
Dutch translation by Haring van Harinxma.

Key Words:
Francisco de Quevedo, Discurso de todos los diablos, Johannes
Conradus Monaeus, empirical reader.

Hace ya varias décadas que el interés por la recepcion de la
obra de Quevedo fuera de Espafia, por parte de sus
contemporaneos, se ha ido consolidando. Especialmente se ha
indagado en las diversas traducciones e imitaciones que
aparecieron, en gran parte de Europa, durante el siglo XVII,
comenzando en Francia y, poco después, extendiéndose a los
Pafses Bajos, Alemania, Inglaterra, Italia y Polonia'. Menor
atencion han recibido los testimonios de lectores contemporaneos
concretos, individuales, fuera del 4mbito hispanico’, si bien
contamos con algunos ejemplos interesantes como los apuntados
por Roig Miranda (2000, 371-372), que contribuyen a confirmar
que en el siglo XVII la obra de Quevedo se conocia bien mas alla
de nuestras fronteras: cartas de Madame de Sévigné y de Saint-
Evremont, alusiones de Corneille al Buscon o ciertos pasajes de

1 Sin 4nimo de ser exhaustivo, citaté, entre los trabajos mds recientes, los de
Roig Miranda (1997; 1998; 2000; 2003; 2011), Moser (2002), Martinengo y
Simini (2003), Arbesu (2006), Nider (2011; 2012), Ehrlicher (2011; 2017),
Alonso (2013; 2015; 2016; 2017; 2024), Barone (2014), Garcia Sanchez (2017),
Garzelli (2018).

2 En lo que se refiere al contexto espafiol, he ofrecido recientemente un ejemplo
singular de la recepcion de la obra politica quevediana (Carabias, 2025).

134



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

Cyrano de Bergerac en relacién con los Swesivs, entre otros’.
Siguiendo esta senda, el presente trabajo se ha de centrar, mas alla
de especulaciones sobre el lector ideal, en un lector empirico,
receptor material del texto literario, condicionado por su contexto
histoérico, cultural y personal®. Aun reconociendo la dificultad que
supone la localizacion y analisis de tal clase de testimonios, por
infrecuentes y parcos en informacién, deseo contribuir a llenar
minimamente ese vacio desde el convencimiento de que resulta
ineludible el rebusco de datos objetivos, positivos, si se quiere
estudiar la recepcion de grandes figuras de la literatura aurea como
Francisco de Quevedo.

En las paginas que siguen, me ocuparé de un lector de Les
visions —la traduccion francesa de los Swerios y el Discurso de todos los
diablos— que se acercé al texto seguramente ain en vida de
Quevedo. Se trata del testimonio que, a través de un volumen de
su biblioteca, nos llega de un jurista y profesor aleman en las
universidades de Rinteln y Groninga. Aunque sea una figura
menort, puede considerarse representativa de aquella generacion de
intelectuales calvinistas de la primera mitad del siglo XVII que se
formé con maestros de la talla de Herman Vultejus o Matthias
Martinius.

Les visions de dom Francisco de Quevedo. Un ejemplar de la
edicion parisina de 1639

En lo que se refiere a la difusion de los Swesios y el Discurso
de todos los diablos fuera de Espafia, fue pionera la tempranisima
version francesa firmada por /e Sieur de La Geneste: en 1632

3 Véase también Roig Miranda (2011, 241-243).

4 Acerca del concepto de dector empirico» y las diversas aportaciones que han
hecho, al respecto, la pragmatica, la semidtica, la Teorfa empirica de la literatura
de Siegfried J. Schmidt, la Teorfa de los polisistemas, la psicologia o los modelos
fenomenolégicos y hermenéuticos, entre otras; véase una sintesis bastante
completa en Valles Calatrava (2008, 253-259).

5> Aun carecemos de indicios sélidos acerca de la identidad que encubre este
pseudonimo, si bien Andreas Stoll (1970) defendié que se trataba de Paul
Scarron.

135



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

aparecieron Les visions, traduccion de los Swerios a la que en 1634 se
afladid, como séptima vzsion, la del Discurso de todos los diablos. A lo
largo del siglo XVII, esta traduccién merecié numerosas ediciones
—Roig Miranda (1997) ha identificado 85 diferentes hasta 1699—.
Por otro lado, el trabajo de La Geneste ejercié una influencia
capital en buena parte de Europa y contribuyé de manera decisiva
a la difusién de la obra quevediana —fue «piedra angular para el
éxito europeo de la obra» (Ehrlicher, 2011, 96)—, sirviendo de base
a las primeras traducciones alemana, holandesa, inglesa e italiana®.

En estas paginas nos cefiremos a la edicién parisina de
1639, que es particularmente rara. Desconocida por Palau, fue
mencionada por Grisse (1864, 524), aunque sin ofrecer detalles, y
posteriormente por Astrana Marin (1946, 776) y Cioranescu
(1977), aunque la mas completa descripcién la ha proporcionado
Roig Miranda (1997, 176), quien localizé6 muy escasos ejemplares
de la misma’, a los que habri que afiadir el que aqui se estudia:

LES | VISIONS | DE DOM | FRANCISCO |
DE QVEVEDO | VILLEGAS, | CHEVALIER DE |
I'Ozdre S. Iaques. | Augmentées de Enfer Reforme, on | Sedition
Infernale. | Traduictes d’Elpagnol par le Sieur | DE LA
GENESTE. | Jadorno tipografico] | loulte la Coppe
Imprimé | A PARIS, | Chez PIERRE BILLAINE, rué S.
lacques | a la bonne-Foy, deuant S. Yues. | [filete] |
M.DC.XXXIX.

Paris, Pierre Billaine, 1639.

12° [143 x 85 mm)]. [8], 407, [1] pp. *4 A8 B12-R12
S4.

Guarda anterior: manuscrito en tinta, «166».
Guarda posterior: etiqueta con «LV 232» manuscrito. En
ambos casos, seguramente se trata de signaturas de antiguas
bibliotecas.

Ex libris manuscrito en portada: «Ex libris Johannis
| Conradi Monzj | C. P.

6 Véanse, al respecto, ademas del trabajo ya mencionado de Roig Miranda
(1997), los estudios posteriores de la misma autora: Roig Miranda (2000, 367-
368; 2004, 43-51; 2011, 236-237). También pueden consultarse sendas tesis
doctorales de Brogelman (1959) y Phélouzat (1973).

7 Véase también Roig Miranda (2004, 100).

136



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

Adornos manuscritos o rubricas en *4 y en p. 407.
Subrayado en p. 325. En los tres casos, aparentemente se
empled la misma tinta que en el ex /bris.

Encuadernacién de pergamino, con tejuelo.

Salamanca, biblioteca particular, ROG5.

En la pagina 325, dentro de la séptima vision, D vne sedition
cavsee avx Enfers —es decir, el Discurso de todos los  diablos—,
descubrimos el tnico pasaje subrayado —como acabo de apuntar, la
tinta es antigua, presumiblemente la misma con que se trazé el ex
libris—, que es muy significativo, como enseguida trataré de explicar:

O Lucifer vous voyez comme il ne faut estre ny
bon ny mechant pour estre criminel, mais seulement favory

d’un Tyran, & que c’est comme le cours de la vie humaine,
ou chacun meurt a cause qu’il est mortel, & non pas a cause
de la maladie, car elle ne sert que de pretexte a la mort.

Johannes Conradus Monaeus (1607-1648), lector de Quevedo

La identificacién del antiguo poseedor de nuestro ejemplar,
a la vista de su ex /ibris, es clara: se trata de Johannes Conradus
Monaeus®, jurista y profesor de las universidades de Rinteln y
Groninga en la primera mitad del siglo XVII, quien, paralelamente,
desempend diversas labores diplomaticas.

Nacido en Kreuznach’, ciudad del Palatinado, en cuyo
gmnasinm recibid su primera ensefianza y del que su padre fue

8 Tas siglas que acompaflan a su nombre, en el ex /fbris, tal vez deban
interpretarse en relacién con su procedencia geografica: Kreuznach —Crucenacum
o Cruciniacum— en el Palatinado —Palatinum—; aunque también podrian ser
equivalentes a Codicis Professor.

9 La principal fuente para la biografia de Monaeus es Effigies et vitae (1654, 198-
203), a la que sigo principalmente. Muchos de esos datos biograficos proceden
del programa inaugural de la Universidad de Groninga de 1645 —Rector Acadenziae
L. §., Groninga, Johannis Sas, 1645— y del programa finebre publicado tras su
fallecimiento —Rector Academiae L. S., Groninga, Johannis Sas, 1648—, de los que
existen sendas copias en la Universidad de Groninga. Pueden verse también:
Freher (1688, 1108-1110), Benthems (1698, 265-266), Andreae (1784, 302),
Strieder (1794, 175-176), Aa (1869, 972), Stelling-Michaud (1975, 568).

137



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

director'’, atin muy joven pas6é a estudiar a Neuhaus, pero la
Guerra de los Treinta Afios le obligd a huir. En 1621 se estableci6
en Marburgo, donde prosiguié sus estudios bajo el magisterio de
figuras destacadas como Theodor Vietor'', Rodolphus Goclenius',
Georg Cruciger”, Johannes Combach', Herman Vultejus®,

'y Antonius Matthaeus'. Especialmente

Johannes Goddaeus
importante fue su amistad con Vultejus, a quien unfa ademas cierto
parentesco. En 1628 se matriculé en el Gymnasium Illustre de
Bremen (Rotscheidt, 1908, 138), donde defendi6 el discurso De
novi operis nuntiatione® ante el profesor Franz Pierens y donde
conoci6 al tedlogo Matthias Martinius", que lo acogié bajo su
proteccion; gracias a ello, fue nombrado preceptor del joven

Rudolf Wilhelm zu Innhausen und Knyphausen®, a quien

10 Sobre su padre, véase Andreae (1784, 303).

11" Theodor Vietor (1560-1645), filélogo aleman, profesor de griego en la
Universidad de Marburgo.

12 Rodolphus Goclenius o Rudolf Gockel (1547-1628), fil6sofo aleman, profesor
de légica, metafisica y ética en la Universidad de Marburgo. Fue seguidor de las
doctrinas de Felipe Melanchton.

13 Georg Cruciger (1575-1637), lingiiista y te6logo calvinista aleman, profesor en
Marburgo y, en sus ultimos afios, en la universidad de Kassel. Fue representante
por Hesse en el Sinodo de Dordrecht.

14 Johannes Combach (1585-1651), tedlogo calvinista aleman, profesor en
Marburgo entre 1621-1624, se establecié en Bremen en 1639.

15> Hermann Vultejus (1565-1634), jurista aleman, rector de la Universidad de
Marburgo en 1592 y, de nuevo, en 1601. Ejercié funciones diplomaticas
representando al landgrave de Hesse. Dej6 una abundante obra juridica.

16 Johannes Goddaeus (1555-1632), jurista alemdn, profesor de Derecho en las
universidades de Herborn y Marburgo.

17 Antonius Matthaeus (1564-1637), jurista holandés, profesor de Derecho en
Marburgo y, desde 1625, en Groninga. Su hijo Antonius II Matthaeus fue un
afamado jurista en la Universidad de Utrecht.

18 El dato, en Strieder (1794, 175). No he sido capaz de localizar ningun
ejemplar, aunque parece que se imprimié en Bremen en 1634.

19 Matthias Martinius (1572-1630), teélogo calvinista de Freienhagen, profesor
en Herborn y, desde 1610, rector del Gymnasium Illustre de Bremen. Participo
en el Sinodo de Dordrecht de 1618. Sus obras principales son: De Gubernatione
Mundi, Lexicon philologicum, Idea Methodica et brevis encyclopaediae. Colega suyo en el
Gymnasium Illustre fue el telogo Ludwig Crocius (1586-1655).

20 Rudolf Wilhelm zu Innhausen und Knyphausen (1620-1666), politico y
diplomatico de origen aleman. Después de graduarse, en junio de 1642 entr6 al

138



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

acompafié en un largo viaje durante la década de 1630 por gran
parte de Europa®: recorrié Francia, permaneci6 algiin tiempo en
Ginebra —donde entré en contacto con los tedlogos Théodore
Tronchin® y Friedrich Spanheim®,
y, especialmente, Dionisio Godofredo®—, también estuvo en
Inglaterra y visité la Italia espafiola, particularmente el reino de
Napoles.

En 1642, a su regreso, Monaeus obtuvo una plaza como
profesor de Derecho en la Universidad de Rinteln —el Alma Mater
Ernestina, deudora de la familia Schaumburg-Lippe—, en la que se
doctoré. En febrero de 1643 presentaba a examen un discurso
sobre Derecho civil®*® en una disputa académica presidida por el

el jurista Johannes Steinberg*

profesor y jurista David Pestel”’. Fue a partir de entonces cuando
comenz6 a participar en debates sobre materia politica y a
desempenar labores diplomaticas y de consejero: fue enviado a la

servicio del elector de Brandeburgo. En 1644 fue nombrado juez en Groninga,
ciudad de cuya Academia fue curador. En 1652 se le nombr6 representante de
los Estados Generales en Groninga; en 1654, representante diplomatico de los
Paises Bajos en el Primer Tratado de Stade, entre Suecia y Bremen. Su padre, el
coronel Enno Wilhelm zu Innhausen und Knyphausen, fundé la linea familiar
holandesa de Innhausen y Knyphausen. Consultese Bahl (2001, 521).

2l Probablemente acompafié a ambos, durante parte del viaje, Federico de
Hesse-Homburg (1585-1638), primer landgrave de Hesse-Homburg (Aa, 1869,
972).

22 Théodore Tronchin (1582-1657), tedlogo calvinista, hebrafsta, de Ginebra,
donde fue profesor. Estuvo en el Sinodo de Dordrecht.

2 Friedrich Spanheim (1600-1649), te6logo calvinista aleman en la Academia de
Ginebra.

24 Johannes Steinberg (1592-1653), profesor aleman de Derecho en Groninga.

2 Dionisio Godofredo (1549-1622), jurista francés, profesor en Estrasburgo y
Heidelberg, también se establecié un tiempo en Ginebra. Es conocido
especialmente pot su Corpus iuris civilis, 1582.

26 Disputatio inanguralis exhibens 1 decades positionnm hinc inde ex Jure civili ... Sub
praesidio ... Dn. Davidis Pestelii ... Publice examinandam proponit Joban-Conradus
Monaeuns, Rinteln, Petrus Lucius, 1643. Se conserva un ejemplar en la Biblioteca
Universitaria y Estatal de Turingia, 2004 A 9408(3).

27 David Pestel (1603-1684), jurista alemdn, profesor de Derecho en la
Universidad de Rinteln desde 1641, bajo proteccion de la condesa Isabel de
Holstein-Schaumburg. Fue preceptor del conde de Estiria. Lugarteniente del
conde Felipe de Schaumburg-Lippe, en su nombre asisti6 a la Paz de Westfalia.

139



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

corte de Suecia, junto a Felipe de Schaumburg-Lippe®, en defensa
de los derechos del condado de Holstein-Schaumburg frente al
obispo de Minden (Wippermann, 1853, 267-268); también fue
enviado como consejero ante la regente de Hesse-Kassel, Amelia
Isabel, y a Osnabriick para negociar la paz con los suecos.

En 1645 casé con Anna Catharina Wippermann —hija del
consejero y chambelan de Schaumburg, Johann Wippermann
(Strieder, 1794, 175-176)— y ese mismo ano Monaeus decidi6
trasladarse a Groninga, en cuya universidad fue profesor de
Derecho hasta su prematuro fallecimiento. Alli conoci6 al tedlogo
calvinista Jacob Alting” —hijo del afamado tedlogo Heinrich
Alting—, con quien tuvo una profunda amistad por sus vinculos
familiares y de patria. También mantuvo excelente relacion con
Ludwig y Joachim Cameranius™ y con Paulus Strasburger, antiguos
embajadores y consejeros de la reina Cristina de Suecia.
Seguramente la decision de trasladarse a la Universidad de
Groninga —fundada pocos afios antes bajo directrices de la linea
calvinista mds ortodoxa, la contrarremonstrante (Berkel y Termeer,
2021, 16-18)— se vio motivada en parte por ser curador de aquella
institucién su antiguo educando Rudolf Willem zu Innhausen;
ademas, Heinrich Alting se esforzaba desde hacfa tiempo por
atraer a profesores alemanes a Groninga (Hotson, 2020, 108-109).
Tristemente, Johannes Conradus falleci6 con poco mas de
cuarenta afios, a causa de célculos renales, en junio de 1648”".

Como se ha podido ir comprobando, Monaeus tuvo la
ocasion, a lo largo de su trayectoria académica, de entrar en
contacto con figuras relevantes, en especial juristas y tedlogos

2 Felipe de Schaumburg-Lippe (1601-1681), hijo del conde de Lippe, Simén VI,
e Isabel de Schaumburg, hered6 Lippe-Alverdissen en 1613 y cre6 en 1640 el
condado de Schaumburg-Lippe.

2 Jacob Alting (1618-1679), tedlogo aleman, fue profesor de lenguas orientales
en Groninga desde 1643. Se le pidié que refutara el Tractatus Theologico Politicus de
Spinoza.

3 Ludwig Cameranius (1573-1651), erudito, estadista, diplomatico aleman. Al
servicio del elector Federico V del Palatinado. Nieto del fil6logo Joachim
Camerarius.

U En Effigies et vitae (1654, 202) se describe a Monaeus como un hombre
piadoso, amante de las Sagradas Escrituras, defensor de la paz y la concordia.

140



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

reformados, aunque también notables personalidades politicas: ya
en su juventud, como preceptor de Rudolf Willem zu Innhausen,
tendria la ocasién de acercarse a la aristocracia gobernante vy,
especialmente desde 1642, prest6 servicio como consejero y
diplomatico a los condes de Holstein-Schaumburg —sin duda
respaldado por su mentor el profesor David Pestel- y al
landgraviato de Hesse-Kassel, aliado de Suecia durante la Guerra
de los Treinta Afios. Al mismo tiempo, puede conjeturarse que fue
reuniendo una variada biblioteca personal; ademas del ejemplar
que motiva nuestro estudio, se localiza otro volumen, hoy
conservado en la British Library de Londres, sign. 1608/200: In
geometriam  Euclidis  demonstrationum  libri  sex, de Martinus Erici
Gestrinius™, impreso en Upsala, por Eschillus Matthiz, en 1642; el
autor de la obra, contemporaneo suyo, se lo regalé probablemente
durante su estancia en Suecia en 1643”. Podemos destacar,
finalmente, la participacion de Monaeus en la publicacién de
diversos opusculos de tematica juridica, entre ellos, una serie de
disputas académicas sobre Derecho justinianeo que él mismo
presidi6 en 1647 y 1648 y en las que se reconocen ciertas
inquietudes politicas, como se comentara mas adelante™.

32 Martinus Erici Gestrinius (1594-1648), matematico sueco, profesor en la
Universidad de Upsala. Fue alumno de Claudius Opsopaeus, también estudié en
la Universidad de Greifswald. Su edicion latina de los Elementos de Euclides,
1637, es su principal contribucién cientifica. Publicé un trabajo sobre
Aristoteles: In Aristotelis mechanica, argumenta et notae, 1627. En Uraniae, 1647,
manifiesta un profundo conocimiento de la obra astronémica de Galileo (Ohln,
1967-1969, 97).

3 En la portada, autégrafo de Monacus: «Ex donatione Clarissimi | Dni
Authoris hunc librum | Vpsaliae accepit | Johan-Conradus Monacus».

34 Disputatio inauguralis exhibens 1 decades positionum binc inde ex Jure civili ... Sub
praesidio ... Dn. Davidis Pestelii ... Publice examinandam proponit Joban-Conradus
Monaens, Rinteln, Petrus Lucius, 1643. LN.D.N.I.C. Theses hasce jvridicas de
contractibus consensualibus avtoritate Amplissimae Facultatis Juridicae in 1llustri Academia
Emestina Praeside Amplissimo, Excellentissimo viro Dno. Johanne Conrado Monaeo ...
Publicae disquisitioni subjieciet Anthon Hinricus Mollenbeck Rintelensis, Rintelii, Petrus
Lucius, 1644. Dissertatio juridica de homicidio in genere et in specie de voluntario et causali,
guam  Diving  Annuente  Gratia  praeside  Viro Amplissimo, Excellentissimo &
Consultissimo Dn. Jobn-Conrado Monaeo ... Publicae censurae placidaeque disquisitioni
subjicie Johan-Conradus Hast Hassus, Groninga, Augustini Fissens, 1647. Disputatio

141



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

En estas coordenadas biograficas ha de inscribirse la
recepcion de la obra quevediana por parte de Johannes Conradus
Monaeus. Pero antes de abordar tal cuestién, convendra detenerse
a considerar la causa por la que el profesor aleman recurtié a una
traduccion francesa del texto, con lo que ello supondria; por otro
lado, sera pertinente ofrecer algunos apuntes acerca de la
percepcion que el jurista de Kreuznach pudo tener, antes de su
lectura, sobre la figura del privado o favorito, especialmente en
relacién con el analisis juridico-politico de la tiranfa.

Seguramente Monaeus no dominaba el castellano lo
suficiente como para tratar de leer la obra de Quevedo en su
original. Tampoco tuvo la posibilidad de acceder al texto, hasta
1640, en su lengua materna, el aleman®. En cambio, la versién de

Juridica de  pecnlatn  quam  prosperante Deo  praside amplissimo, excellentissimo et
consultissimo viro Dn. Joban-Conrado Monwo |. U. D. ejusdemque Facultatis in illustri
Groninga professore ordinario, praceptore et patrono suo venerando. Publicae disquisitioni
subjecit Andreas Muller Dessa-Anbalt. Ad diem 15 Septembris, horis locoque consuetis,
Groningze, Augustinus Eissens, 1647. Disputatio Justinianea prima. Continens prooem:
et tit: prim: inst: de justitia et jure. Qvam Affulgente Justitiae Sole, praeside amplissimo,
consultissimo, excellentissimoque viro, D. Johan Conrado Monaeo ... Publice 1 entilandam
proponit Johannes Ringels, Groninga, Johannis Coéllen, 1647. Disputatio Justinianea
secunda, de jure naturali, gentinm, ac civili. Quam SS. Triade prosperante, & succurrente
praeside clarissimo, amplissimo, consvltissimo viro, D. Joban-Conrado Monaco... Publico
examini exasciandam subjicit Nicolans Finckius Groninganus, Groninga, Johannis
Collen, 1647. Disputatio Justinianea tertia, de jure personarum, qvam Divind favente gratid
sub praesidio viri amplissimi, consvltissimi, vxta ac excellentissimi, D. Joban-Conradi
Monaéi ... Publicae disquisitioni subjiciam Werner-Hermann a Sporcken | Eq. Lunacburg,
Groninga, Johannis Collen, 1648. Disputatio Justinianea quarta, de patria potestate et
nuptiis. Quvam Divind favente gratia sub auspiciis viri amplissimi, consvltissimi, ivxta ac
exccellentissimi, Dn. Joban-Conradi Monaei ... Publice ventilandam proponit Jobannes
Piscator. 1. N. Leovardianus Friso, Groninga, Johannis Collen, 1648. Disputatio
Justinianea quinta, de legitimatione, adoptione et modis solvendi patriam potestatem. Qvam
Divind Favente Gratid praeside viro amplissimo, excellentissimo ac consvltissimo, D. Joban-
Conrado Monaeo ... Publicae disquisitioni subjiciam Alardus Mejer, Bremens, Groninga,
Johannis Céllen, 1648. Disputatio Justinianea sexta, de tutela, quam A. D. T. O. M.
praeside Amplissimo, Consultissimo, Clarissimogue viro, D. Johan-Conrado Monaco ...
Publice examinandam proponit Johannes Philippus Burckbardus, Heidelberga-Palatinus,
Groninga, Johannis Céllen, 1648.

% Esta primera traduccion de los Swuerios al aleman, realizada por Johann Michael
Moscherosch, se hizo a partir de la version francesa de L.a Geneste y constituyé
una transposiciéon mds alejada aun que su modelo (Ehtlicher, 2011, 95-96). Por

142



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

La Geneste, que alcanzé una amplisima difusion desde 1632, serfa
perfectamente asequible para un hombre instruido que sin duda
lefa bien el francés y que pudo adquirir un ejemplar de Les visions
durante su viaje por Europa en la década de 1630. Pero esto habria
de influir inevitablemente en su recepciéon de la obra quevediana.
Tal y como ha observado Alonso Veloso (2024), al comparar la
version del Discurso firmada por La Geneste con el texto espafiol,
se detecta una reelaboracion significativa del original para ajustarlo
a las expectativas y al contexto de los lectores™.

En 1641 saldrfa a la luz la primera traducciéon neerlandesa
de los Suesos y el Discurso, firmada por Haring van Harinxma, que
alcanzarfa un éxito muy notable, con diecisiete ediciones sélo en el
siglo XVII. Harinxma descendia de una noble familia frisona, era
calvinista contrarremonstrante y sirvid a los estatideres de Frisia,
primero en el ejéreito y después en la corte. Su traduccion hay que
situarla, pues, en un marco sociocultural muy concreto: el
ambiente cortesano de fe reformada en torno al estatdder
Guillermo Federico de Nassau-Dietz, que lo conecta con figuras
como el editor Claude Fonteyne, el poeta Ernst Noyen o el pintor
Wybrand de Geest (Moser, 2002, 41-48). Hay que subrayar,
ademas, que el trabajo de Harinxma se baso, no en el original
castellano, sino en la version francesa de La Geneste, a la que
seguirfa fielmente, aunque en ocasiones se permitié omitir, sustituir
o explicar ciertos pasajes, condicionado por su propio contexto
social y cultural. Asi, obviamente, prescindié de los ataques contra
Calvino, Melanchton, Lutero y Beza, sustituyendo esos nombres
por los de Arrio y los anabaptistas Jan van Leiden, Bernhard
Knipperdolling y David Joris’. Sin embargo, en otros casos
mantuvo la perspectiva espafiola y catdlica del texto, asumiendo
conceptos como el de la confesion, la intercesion de los santos, el

su parte, Roig Miranda (2004, 51) situaba la primera edicién del texto aleman en
1639.

3% Roig Miranda (2000, 375) ya habia apuntado la existencia de alusiones que
aparecen en Les VVisions y que no existian en los Swerios.

37 Muchos anabaptistas se habfan establecido en Frisia desde la segunda mitad
del siglo XVI y fueron vilipendiados tanto por los catélicos como por los
protestantes (Moser, 2002, 52-55).

143



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

Rosario y —lo que es mas llamativo— el libre albedrio,
absolutamente incompatible con la doctrina calvinista de la
predestinacion™.

Se puede reconocer en la traduccion de Harinxma un
contexto muy cercano al de Monaeus, quien se estableci6 desde
1645 en Groninga, ciudad que también tenfa como estatider a
Guillermo Federico. Ciertemente, Monaeus se hallaba mas
proximo al ambiente académico y universitario que al cortesano,
pero no perdamos de vista que también se movié en determinados
circulos politicos y diplomaticos. Ademas, accedié al texto de
Quevedo igualmente a través de Les visions de La Geneste. No serfa
aventurado, por tanto, pensar en algin contacto entre Haring van
Hatinxma y el profesor de Groninga™. En todo caso, lo relevante
es que nos hallamos ante dos casos que pueden considerarse
complemetarios, pues combinados ofrecen una vision mas precisa
sobre la recepcion de Quevedo en la Holanda calvinista. Si
Harinxma vio en el texto quevediano un medio excelente de
combeatir el pecado y reprender los vicios, a un tiempo divertido y
edificante (Moser, 2002, 49-51), Monaeus seguramente se sintio
mas atraido por su dimension politica, como se expondra en las
paginas que siguen.

En lo que se refiere a la figura del privado o favorito,
aunque sin duda Monaeus conocia bien los nombres mas
relevantes de la politica espafiola, francesa e inglesa, también pudo
tener en mente algin caso mas o menos cercano: por ejemplo, el
de Nikolaus Krell, canciller del elector Christian I de Sajonia,
criptocalvinista, arrestado y ejecutado en 1601 por haber tratado de
contrarrestar el luteranismo ortodoxo; o bien el caso de Matthius
Enzlin, favorito del duque Federico I de Wiirttemberg, profesor de
Derecho civil en la Universidad de Tubinga, condenado vy

3 Que se trata de una versién mas o menos respetuosa es si cabe mas evidente
cuando la comparamos con casos extremos de manipulacién como los descritos
por Arbesua (2006).

3 A juicio de Moser (2002, 43), Harinxma pudo basar su trabajo en la edicién de
1635 de Les visions, aunque no ha podido probarlo del todo. No descartemos,
por tanto, que se tratara, en realidad, de la edicion de 1639, lo cual reforzaria la
hipétesis de un cierto contacto entre el traductor frisén y Monaeus.

144



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

gjecutado en 1613*. Tampoco habra que descartar cierta
identificaciéon personal: Monaeus desempend labores diplomaticas
y de consejero para algunos «principes» y su suegro, Wippermann,
fue chambelan de Schaumburg.

El delicto es ser privado, no ser malo ni bueno

No ha de sorprender que, en la versiéon francesa de Les
visions, al texto de los Suesios se hubiera afiadido tempranamente el
Discurso de todos los diablos, pues existen bastantes rasgos en comun,
particularmente con el Suesio de la Muerte. En ambos casos hay una
clara dimensiéon politica, si bien en el Discurso las cuestiones
politicas se desarrollan en un plano mas tedrico (Marandn, 2005,
85). Por otro lado, la presencia de personajes histéricos como Julio
César o Alejandro Magno permitié introducir el debate acerca de
temas como la monarquia, la privanza o la funcién del historiador
politico, de modo que el discurso moral se ubicara mas alld de
situaciones concretas, en un plano general, conectando con los
tratados mas especificamente politicos de Quevedo, como la 7da
de Marco Bruto o Politica de Dios"'. De hecho, Ferniandez-Guerra ya
percibié el Discurso como un texto mas filoséfico-politico que
satirico-moral (Quevedo, 1852, 359).

Es destacable, concretamente, el tratamiento que recibe, en
un amplio pasaje del Discurso de todos los diables, el tema del privado
o valido”, por el que manifesté un notable interés el mismo
Quevedo en Politica de Dios, Discurso de las privanzas® y Como ha de ser
¢l privado, al igual que hicieron otros autores de los siglos XVI y
XVII: Maquiavelo ya advirtié acerca del peligro que representaba
para el principe la existencia de un favorito demasiado poderoso;
tanto Jean Bodin como Giovanni Botero y Justo Lipsio
coincidieron en la opinién de que el monarca debia rodearse de

40 Acerca de la figura del privado durante este periodo, serd util consultar el
trabajo de Feros Carrasco (1999).

4 Véanse, al respecto, Marafién (2005, 95-96) y Rey (2003, XXXIV-XXXV).

4 Sobre Quevedo y la institucion del valimiento, véanse los trabajos de Peraita
(1997, 23-30) y Pitat-Zuzankiewicz (2017).

4 Véase el trabajo de Dfaz Martinez (1999).

145



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

buenos consejeros, pero sin depender de ellos, sin delegar ni
compartir su autoridad™; en Espafia, expresaba una opinién similar
Juan de Mariana en De rege et regis institutione, 1599, al tiempo que
tray Juan de Santa Maria —Tratado de repiblica y policia cristiana, 1615—
manifestaba sus reticencias a la existencia de un privado, si bien
predominaron las voces mas o menos favorables, como las de fray
Pedro Maldonado —Discurso del perfecto privado, 1609—, Mateo Renzi
—Perfecto privado, 1622—, Martir Rizo —Norte de principes, 1626—, José
Lainez —Privado cristiano, 1641— y Saavedra Fajardo —Idea de un
principe politico cristiano, 1640—, entre otros.

En el Discurso de todos los diablos se describen los riesgos de
la privanza, principalmente la envidia y la adulacién, asi como el
caracter inestable del cargo, y se explica como los monarcas hacen
uso del valido, mientras éste es util, para acabar dejandolo caer: se
emplea el emblema de la esponja —el principe le deja chupar para
luego exprimirlo—y el del pararrayos —atrae el odio del pueblo para
mantener a salvo al monarca®~ Es aqui donde se inscriben,
precisamente, las palabras subrayadas por Monaeus, que
corresponden a la intervenciéon de Clito, consejero de Alejandro
Magno, quien reflexiona apesadumbrado acerca de la figura del
privado. Se trata de una escena inspirada en los Didlogos de los
muerfos de Luciano —concretamente, el decimotercero— y permite a
Quevedo introducir una amplia critica, ahondando en los
petjuicios que supone la cercania al poder (Maranén, 2004, 129):

De suerte, joh Luciferl, que el delicto es ser
privado, no ser malo ni bueno, y es como lo que pasa en la
vida humana: que todos mueren de hombres y no de
enfermos, que ése es achaque.

Sitven estas palabras de exordio al pasaje siguiente, donde
se presenta el mal de la privanza como algo esencial y no
circunstancial (Maranén, 2005, 313). La condicién del privado es

4 Otro autor destacable, a comienzos del siglo XVII, es Georg Acacius
Enenkel, que en 1620 publicé Seanus seu de praepotentibus regum ac principinm
THINISITIS COMMONefactio.

4 Se encuentra el mismo motivo en la comedia Cdmo ha de ser el privado.

146



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

equiparable a la del ser humano en general, que ha de morir por el
hecho de serlo «todos mueren de hombres y no de enfermos, que
ése es achaque»—, una idea sobre la que volvera Quevedo en [7rtud
militante®. En ese mismo sentido, hari decir a Satands: «la privanza
es tropezon y todo principe es zancadilla». Clito argumenta que los
privados son  condenados por el hecho de serlo,
independientemente de su bondad o maldad"’; de hecho, tampoco
los buenos privados —como Séneca— estan libres de caer. Incluso si
el privado virtuoso sirve a un principe justo: el caso de Belisario se
presenta como ejemplo elocuente de que el destino del valido es
siempre el de subir para caer y, en consecuencia, debe estar
dispuesto a ese sacrificio (Marafién, 2005, 107-111).

Esta figura del privado conecta inevitablemente con la
cuestion de la tiranfa. Aunque en principio Francisco de Quevedo
se opuso —como todos los tedricos politicos que aceptaban la
doctrina de la Iglesia— al derecho de resistencia ante un tirano, esto
no impidi6 que se pronunciara ocasionalmente en términos
arriesgados (Maravall, 1982, 124-126). Asi, por ejemplo, en el
Discurso de todos los diablos leemos: «para ver cuan poco caso hacen
los dioses de las monarquias de la tierra, basta ver a quién se las
dan». Recordemos que, si bien Quevedo manifesté siempre su
rechazo al tiranicidio, en su obra politica por momentos parece
acercarse a esta idea® y, en todo caso, seguramente ese rechazo no
fue para ¢l incompatible con una deposicién incruenta, pues se
planteaba la desobediencia al principe (Rey, 2012, 63)*.

En otro orden de cosas, valdra la pena volver a subrayar la
influencia de Justo Lipsio en la obra de Quevedo, quien reelabord
topicos y lugares del autor flamenco. Lipsio, bajo el influjo de

4 Asf lo apuntaron, tanto Marafiéon (2005, 106) como A. Rey (Quevedo, 2003,
314).

47 Tal como apunté V. Roncero (1991, 147), Quevedo habria manifestado de
modo implicito sus reparos a la existencia misma del valimiento como
institucion.

4 De hecho, Peraita (1996, 83) da a entender que Quevedo lleg6 a aceptar
implicitamente el tiranicidio.

4 Véanse también al respecto, por lo menos: Peraita (1996), Blanco (1998),
Iglesias (2010; 2014), Garcia Lopez (2017, 214-228).

147



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

Tacito y del neoestoicismo, habifa logrado atenuar los
planteamientos de Maquiavelo y acabarfa dejando una huella
indeleble en el Quevedo mas politico. En el Discurso de todos los
diablos, concretamente, son claras las reminiscencias lipsianas, sobre
todo en lo que se refiere a privados y principes: la relacién
metaférica entre el azogue y el poder que detenta el privado
constituye una actualizacioén del topico desarrollado por Lipsio en
su Politicorums; el edicto final de Lucifer es muy similar al que se
encuentra en el Sommninn, entre los vicios del principe, se destacan
dos de los que Lipsio, en el Politicorum, sefialaba como peores —la
crueldad y la avaricia—, justamente en el mismo orden™.

Resistentem excusari posse puto

A partir de este punto, podemos tratar de plantearnos
céomo pudo ser la recepciéon de la obra quevediana -y
concretamente el Discurso de fodos los diablos—, hacia 1639-1648 —es
decir, seguramente aun en vida de Quevedo—, por parte de un
profesor aleman que representaba la perspectiva juridico-politica
de la universidad reformada en la primera mitad del siglo XVII.

Por una parte, hemos de tener presente que la recepcion
del Discurso se veria en este caso condicionada por las profundas
modificaciones introducidas en la versioén francesa, segin queda ya
apuntado. Tenemos un claro ejemplo de ello en el pasaje
subrayado que ha servido como punto de partida a este trabajo: «el
delicto es ser privado, no ser malo ni bueno» pasa, en la traduccion
de La Geneste, a «l ne faut estre ny bon ny mechant pour estre
criminel, mais seulement favory d’un Tyran», de manera que, si en
el original quevediano delinquian #sdos los privados™, en el texto de
La Geneste, tan soélo los privados de un tirano. Es decir, que
Monaeus probablemente interpreté este pasaje como una
advertencia ante quienes prestan servicio al tirano: como jurista,

50 Para mis detalles, consultense Schwartz (2000, 256; 2013, 78 y 80) y Marafién
(2005, 78-79).

51 Subyace, no obstante, en las palabras de Clito un sentido irénico: Alejandro
habfa castigado a diversos ministros que no lo merecfan, por lo que su «delito»
no podia ser otro que la condicién misma de privados.

148



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

quiza le preocupd la idea de que el ministro pudiera convertirse en
criminal independientemente de su calidad moral, porque esto
podia, implicitamente, aceptarse como justificacion de la
desobediencia o resistencia a la tiranfa.

Por otra parte, pese al esperable antagonismo entre un
Quevedo solidamente catélico, martillo de herejes, y un lector
calvinista para quien sin duda los Swesios despertarian importantes
recelos —principalmente por los duros ataques contra Calvino y los
reformados™—, existan en cambio diversos puntos de
convergencia en materia politica que podian hacerlos
perfectamente compatibles. De hecho, catdlicos y calvinistas —no
asi los luteranos— coincidieron en gran medida en su concepcion
de la autoridad temporal, particularmente en lo que se refiere a la
desobediencia de leyes consideradas injustas, pues partian de
similares presupuestos politicos y juridicos (Soria, 1997, 121 y 132).
El propio Calvino, pese a que en su Institucion defendia la necesidad
de obedecer incluso al mal principe —al tirano—, también establecio
un limite: que esta obediencia no fuera contraria a los preceptos
divinos. Habia, por tanto, una aceptacion tacita de la insurreccion y
se contemplaba la actuaciéon excepcional de alguien legitimado por
el mandato de Dios (Hancock, 1989, 72-77). Mas alla de Calvino,
hubo autores como el tedlogo Teodoro de Beza —Théodore de
Béze—, que en su obra De iure magistratunm planteaba la idea del
pacto y la del derecho de resistencia, en oposicioén a un tirano que
ejerciera su autoridad contra las buenas leyes o negara ciertos
privilegios como la libertad religiosa. En una linea similar, se puede
mencionar a Philippe Duplessis-Mornay, a Francois Hotman, autor
de Franco-Gallia, al teblogo calvinista Philips van Marnix; también
podemos incluir obras como Vindiciae contra tyrannos, publicada en
Basilea en 1579-1581 bajo el pseudénimo Stephanus Junius Brutus,
donde se planteaba la cuestion del tiranicidio y el derecho de

52 Bastara un ejemplo extraido del ejemplar que aqui analizamos, perteneciente al
Sueito del Infierno —sexta wvision—, pp. 303-304: «Caluin, que ses sectateurs
déchiroient a belles ongles, recognoissant qu’il les auoit abusez & trompez,
comme son nom en Latin I'accuse, Caluo, iec trompe |[...| Le Simoniaque Beze,
Legislateur & Ministre de Geneue estoit assis, & lisant dedans la chaire de
pestilence...».

149



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

resistencia. Algunas de esas ideas, como la del pacto politico,
habfan sido manejadas por autores catdlicos espafioles: dentro de
la Escuela de Salamanca, Francisco de Vitoria y Francisco Suarez;
también el jesuita Juan de Mariana. De hecho, es muy significativo
que Beza, admirador del sistema politico espanol, presentara en De
inre  magistratunm las  estructuras politicas de Espafia como
ejemplares, subrayando la autoridad de los estamentos frente a los
reyes (Huesbe, 2003).

También es relevante que el jurista reformado Herman
Vultejus, maestro de Monaeus, en 1599 preparase una edicion de
In quaedam imperatorum rescripta de Antonio de Padilla y Meneses,
catedratico en Salamanca, precedida de una epistola en que
ponderaba el excelente trabajo de los juristas espafoles,
subrayando su perspicacia y seriedad (Weber, 1953, 723). Pero aqui
ha de interesar especialmente la figura de Matthias Martinius,
quien, segun ya adelanté, fue protector de Johannes Conradus
Monaeus en Bremen, donde también fue maestro de Johannes
Cocceius, uno de los principales defensores de la teologia de la
alianza. Martinius representa bien al tedlogo reformado de
comienzos del siglo XVII, tanto por adoptar el lenguaje del pacto
como por su vision de las condiciones de la vida politica
posteriores a la «caida» de la humanidad en el pecado. En su obra
De Gubernatione Mundi, 1613, defendi6 el pacto creacional de la
humanidad con Dios, mientras que cualquier forma de consociatio
humana llevarfa, en su opinién, la marca del pecado.
Probablemente Martinius habfa tomado prestado el término
consociatio de la obra de Althusius, a quien conocié muy de cerca,
pues ambos fueron profesores en Herborn y también coincidieron
en Emden (Henreckson, 2019, 65).

Johannes Althusius (1557-1638), que ocup6 una catedra de
Derecho en Herborn, llegd a plantear en su Politica methodicae digesta,
1603-1614, entre otras cosas, que ciertos magistrados o asambleas
podian estar dotados de autoridad para ejercer resistencia ante un
tirano si sus acciones eran injustas y moralmente contrarias a la ley;
considerd que la tiranfa destrufa los fundamentos de la consociatio y

150



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

que el tirano era un instrumento del diablo™. E. Reibstein (1949;
1955) defendié que en la obra de Althusius habia una clara
dependencia de los iusnaturalistas espafioles del siglo XVI y lo
consideré continuador de 1a Escuela de Salamanca: concretamente,
habrian ejercido una decisiva influencia Diego de Covarrubias —
Variarum resolutionum libri tres, Practicarum quaestionum liber unus— 'y
Fernando Vazquez de Menchaca —Controveriarum usu frequentinm libri
tres—, sobre todo en cuestiones de Derecho natural y de gentes,
soberanfa popular y sometimiento del principe a las leyes divina y
humana (Fernandez de la Mora, 1991)*. Por otro lado, la Po/itica de
Althusius se relaciona estrechamente con el programa de estudios
de la facultad de jurisprudencia de la Universidad de Herborn —
surgida ante la necesidad de institucionalizar y dar forma a la
teologfa calvinista—, para lo cual se tomé como modelo la facultad
de Derecho de la catdlica Universidad de Pont-a-Mousson,
fundada por los jesuitas en 1572, de manera que se puede
reconocer una linea discursiva comun entre Jean Bodin, Pierre
Grégoire y Althusius (Carvajal, 2014, 419-421). También sera
pertinente apuntar la coincidencia de Althusius con Justo Lipsio en
la difusién de ciertas ideas sobre el buen gobierno; de hecho,
Lipsio es citado de manera regular en la Po/itica del te6logo aleman,
donde se adivina un eco del neoestoicismo lipsiano: es muy
probable que De constantia libri duo, 1583, influyera de modo
decisivo en Johannes Althusius (Aroney y Kennedy, 2020, 23).

Si regresamos una vez mas, antes de concluir, al caso de
Johannes Conradus Monaeus, veremos que, si bien no desarrollé —
o al menos no lo plasmoé por escrito— una teorfa politica que
permita compararlo con las figuras anteriormente mencionadas, en

53 Es muy amplia la bibliografia referida a las ideas politicas de Althusius, entre
la que se encuentran los trabajos ya fundamentales de Gierke, Winters,
Friedrich, Hiiglin o Kndll. Para una sintesis en espafiol y abundantes referencias
bibliograficas al respecto, véase Carvajal (2014). De la Politica hay traduccion
espafiola de Marifio y Truyol (Althusius, 1990).

5 En un sentido mas puramente politico, son también elocuentes las palabras de
Figgis (1999, 28), quien ha visto en Althusius un eslabén entre la obra de Juan
de Mariana y los revolucionarios franceses del XVIII: «Mariana planted,
Althusius watered and Robespierre reaped the increase».

151



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

algunos opusculos y disputas en que participd se percibe cierto
interés por la politica a nivel teoérico, dentro de una perspectiva
juridica, que serfa avivado tal vez por su actividad diplomatica y
como consejero, segun queda ya expuesto. Un ejemplo ilustrativo
de ello lo tenemos en la Disputatio [ustinianea secunda, de jure natural,
gentinm, ac civili, disputa académica presidida por Monaeus en 1647.
Especialmente elocuentes son algunas de las tesis sometidas a
examen publico (Monaeus y Finckius, 1647):

[XXXVIII] Summae potestati, ut puta ordinationi
Divinae, resistere nemini fas est.

[XXXIX] Quod si potestas illa personam Principis
deponat, ac Tyranni assumat, tum resistentem excusati
posse puto, quod tamen cum mica salis est accipiendum.

Aqui, si bien inicialmente se rechaza el derecho de
resistencia, apelando al mandato divino, se acepta como licita la
resistencia al poder cuando el principe es sustituido por un tirano,
aunque advirtiendo de que ha de tomarse la decisién con cautela.

Es relevante que Monaeus —y el circulo universitario al que
pertenecia— se interesara por la tan debatida cuestion, durante los
siglos XVI y XVII, del derecho de resistencia ante el tirano™,
coincidiendo con algunos autores en determinados planteamientos.
Como hemos visto, se dio cierta confluencia, en lo que se refiere a
la concepcién de la autoridad temporal, entre autores catélicos y
calvinistas, por lo que resulta verosimil la presencia del Discurso de
todos los diablos, obra de contenido marcadamente politico —con
especial atencion a las figuras del favorito y el tirano—
lecturas de un jurista y profesor reformado.

entre las

b

% Aunque seguramente no trascienda lo anecdético, puede ser util apuntar que
al calculo renal que causé su ultima enfermedad y que lo atorment6 antes de
morir, le dio Monaeus —sin duda irénicamente— el nombre de Erasmo; para
ponderar la crueldad del dolor que le causaba, fue comparado entonces aquel
calculo con el legendario rey etrusco Mecenio y con Falaris, ejemplos
prototipicos de tirano (Effigies et vitae, 1654, 202).

152



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

Parece probado que hubo interés por algunos textos
quevedianos, dentro de la 6rbita calvinista, durante el siglo XVII.
Indicio de ello es la existencia de traducciones al holandés, al
alemin, al inglés y al francés™, si bien habri que aceptar que ese
interés serfa parcial, selectivo, pues se sometieron los textos a
profundas manipulaciones en algunos casos. La prueba mas soélida
la proporciona el capitan Haring van Harinxma, primer traductor
de los Swerios al neerlandés, que vio en la obra de Quevedo una
forma de combatir los vicios, es decir, que se sintié atraido por su
dimensién moralizante. Por su parte, Johannes Conradus
Monaeus, como profesor y lector especializado, parece que se
centré principalmente en la vertiente politica de Les visions (mas
especificamente, la del Discurso de todos los diablos).

En la primera mitad del siglo XVII, entre la élite cortesana
y los circulos intelectuales de la sociedad neerlandesa de fe
reformada, la imagen que se tuvo de Espafia y la cultura espafiola
distaba bastante del extremismo o el rechazo, que si se dio en un
ambito mas general”’. El interés por los escritores espafioles se
mantuvo muy vivo, como evidencia la adquisicion de libros
juridicos, teoldgicos, historiograficos y literarios (Lechner, 2004,
232). Del mismo modo que Cervantes, Lope de Vega o Gracian,
también Quevedo fue un autor bastante apreciado en las
Provincias Unidas. Es significativo que mereciera elogios de un
calvinista convencido como Harinxma, quien manifesté su
admiracién por el ingenio y el refinado estilo del sefior de la Torre
de Juan Abad (Moser, 2002, 49-51). El caso de Johannes Conradus
Monaeus parece haber sido similar. El testimonio —aunque exiguo—
que ofrece la biblioteca de Monaeus ha de apreciarse, en este
contexto, como ejemplo de la proyeccién que pudo alcanzar la
obra de Quevedo en un ambito tan insospechado como el
reformado, a priori hostil a las convicciones del autor pero afin a
cierta perspectiva politica, lo cual contribuye —siquiera

56 Al menos hasta la revocaciéon del Edicto de Nantes, en 1685, los potenciales
lectores calvinistas en Francia serian numerosos.

57 Por ejemplo, cuando en 1594 Groninga se reincorporé a las Provincias
Unidas, adoptando el calvinismo mds ortodoxo, fueron numerosas las
prohibiciones y persecuciones a los catélicos.

153



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

minimamente— a enriquecer el estudio de la recepcion de los textos
quevedianos con datos concretos sobre un lector contemporaneo.

154



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

Fig. 1. Les visions, Paris, Pierre Billaine, 1639. Biblioteca particular,
Salamanca, R0O65

155



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

Bibliografia

AA, Abraham Jacob van der. (1869) Biographisch woordenboek der
Nederlanden. Vol. 12-2. Haarlem. J. J. van Brederode.

ANDREAE, Johannes Heinricus. (1784) Crucenacvm Palatinvm
cum ipsius archisatrapia ex historia, potissimvm politica & litteraria, illnvstratym.
Heidelberg. Johannes Baptist Weisen.

ALONSO VELOSO, Marfa José. (2013) «Noticia sobre una
traduccioén al italiano de Doctrina moral de Quevedor. La Perinola. 17. 203-
228.

ALONSO VELOSO, Marfa José. (2015) «La recepcién europea
del Marco Bruto de Quevedo: traducciones hasta el siglo XVIII». La
transmision de  Quevedo. Flavia Gherardi y Manuel Angel Candelas
Colodrén (ed.). Vigo. Academia Editorial del Hispanismo.

ALONSO VELOSO, Matia José. (2016) «la politigue de Dien:
una traducciéon desconocida de la obra de Quevedo, en un manuscrito
del siglo XVII». Dicenda. 34. 33-67.

ALONSO VELOSO, Marfa José. (2017) «La recepcion de la
satira lucianesca de Quevedo en Inglaterra: la primera traduccién de
Discurso de todos los diablos». Quevedo en Europa, Europa en Quevedo. Maria
José Alonso Veloso (ed.). Vigo. Academia del Hispanismo. 125-148.

ALONSO VELOSO, Maria José. (2024) «La transmisién de los
Suennos de Quevedo en Europa, la primera traduccion francesa de Discurso
de todos los diablos». Les «Sueriosy de Quevedo. Rafacle Audoubert, Marina
Mestre-Zaragoza y Philippe Meunier (ed.). Parfs. Classiques Garnier.
117-150.

ALTHUSIUS, Johannes. (1990) Politica (1603, 1614). Primitivo
Marifio y Antonio Truyol (trad.). Madrid. Centro de Estudios
Constitucionales.

156



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

ARBESU, David. (2006) «l.a manipulacién ideolégica de las
obras de Quevedo en la Inglaterra del siglo XVII». La Perinola. 10. 317-
338.

ARONEY, Nicholas y Simon P. Kennedy. (2020) «ohannes
Althusius” Cosmopolitan Defense of Local Politics». Cosmopolitanism and
its discontents: rethinking politics in the age of Brexit and Trump. Lanham.
Rowman & Littlefield. 19-30.

ASTRANA MARIN, Luis. (1946) Epistolario completo de D.
Francisco de Quevedo-1illegas. Madrid. Instituto Editorial Reus.

BAHL, Peter. (2001) Der Hof des Groften Kutfiirsen. Studien ur
hoberen  Amtstragerschaft  Brandenbrug-Preufiens. Koln / Weimar / Wien.
Bohlau.

BARONE, Lavinia. (2014) La Carta a Luis XIII de Quevedo y la
polémica antifrancesa en Italia en el siglo X1711. Pamplona. Eunsa.

BENTHEMS, Henrich Ludolff. (1698) Hollindischer Kirch und
Schulen Staat. Franckfurt / Leipzig. Nicolaus Forsters / Buchhandl

BERKEL, Klaas van y Guus Termeer. (2021) The University of
Groningen in the World. A Concise History. Amsterdam. Pallas Publications.

BLANCO, Mercedes. (1998) «Del Infierno al Parnaso.
Escepticismo y satira politica en Quevedo y Trajano Boccalini». La
Perinola. 2. 155-193.

BROGELMAN, Herta. (1959) Die Franzisischen Bearbeitungen der
«Suentos» des Don Francisco de Quevedo von 1632 bis 1759 (tesis doctoral).
Universidad de Géttingen.

CARABIAS ORGAZ, Miguel. (2025) «Un conjurado que lefa a
Quevedo. Recepcion de la Vida de Marco Bruto en el contexto de la
conspiracién de Aragon de 1648». Edad de Oro. 44. 441-460.

157



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

CARVAJAL, Patricio H. (2014) «La Staatslebre de Johannes
Althusius (1557-1638) y la escuela de jurisprudencia de Herborny. Revista
de Estudios Historico-Juridicos. 36. 413-430.

CIORANESCU, Alejandro. (1977) Bibliografia  francoespariola
(1600-1715). Madrid. Anejos del Boletin de la Real Academia Espafola.

DIAZ MARTINEZ, E. M. (1999) las fuente del Discurso de las
privangas». La Perinola. 3. 109-130.

Elfigies et vitae professorvm Academiae Groningae et Omlandiae. (1654)
Groningae. Iohanem Nicolai.

EHRLICHER, Hanno. (2011) «Quevedo en Alemania». La
Perinola. 15. 95-111.

EHRLICHER, Hanno. (2017) «Visionesde  Quevedo:
traducciones y transferencias culturales en la Alemania del siglo XVII».
Quevedo en su contexto europeo. Politica y religion. Traducciones y textos burlescos.
Marfa José Alonso Veloso (ed.). Vigo. Academia del Hispanismo. 125-
143.

FERNANDEZ DE LA MORA, Gonzalo. (1991) «El
organicismo de Althusion. Revista de Estudios Politicos. T1. 7-38.

FEROS CARRASCO, Antonio. (1999) «Imagenes de maldad,
imagenes de reyes: visiones del favorito real y el primer ministro en la
literatura politica de la BEuropa moderna, c. 1580-c. 1650». E/ mundo de los
validos. John Elliott (ed.). Madrid. Taurus. 293-320.

FIGGIS, John Neville. (1999) Polithical Thonght from Gerson to
Grotius: 1414-1625: Seven Studies. Kitchener. Batoche Books.

FREHER, Paulus. (1688) Theatri virorum ernditione clarorum. Tonus
posterior. Noribergae. Haeredum Andreae Knorzii.

158



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

GARCIA LOPEZ, Jorge. (2017) «Quevedo dentro del
pensamiento hispanico del Barroco». La Perinola. 21. 207-220.

GARCIA SANCHEZ, TLia. (2017) «la traduccién polaca
de Politica de Dios de Quevedow. Quevedo en Europa, Europa en Quevedo.
Marfa José Alonso Veloso (ed.). Vigo. Academia del Hispanismo. 151-
169.

GARZELLI, Beatrice. (2018) Traducir ¢/ Siglo de Oro: Quevedo y sus
contemporaneos. Nueva York. IDEA.

GRASSE, Jogann Georg Theodor. (1864) Trésor de livres rares et
préciensc on Nouvean dictionnaire. Vol. V. Dresde. Rudolf Kuntze.

HANCOCK, R. C. (1989) Calvin and the foundations of modern
politics. New York. Cornell University Press.

HENRECKSON, David P. (2019) The Immortal Commonmwealth.
Covenant, community, and political resistance in early reformed thonght. Cambridge
/ Nueva York. Cambridge University Press.

HOTSON, Howard. (2020) The Reformation of Common Learning.
Post-Ramist Method and the Reception of the New Philosophy, 1618-1670.
Oxford. Oxford University Press.

HUESBE LLANOS, Marco A. (2003) «El derecho de resistencia
en el pensamiento politico de Teodoro Beza». Revista de Estudios Histdrico-
Juridicos. 25. 483-504.

IGLESIAS, Rafael. (2010) «Cdwmo ha de ser el privado de Francisco
de Quevedo vy la tradicién espafiola antimaquiavélica de los siglos XVI y
XVII». La Perinola. 14. 101-127.

IGLESIAS, Rafael. (2014) «Las alusiones directas a la simulacion
y a la disimulacién en 17da de Marco Bruto y otras obras representativas de
Francisco de Quevedow. eHumanista. 277. 415-465.

159



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

LECHNER, Jan. (2004) «:La imagen del espafol...?». Imdgenes de
Esparia en culturas y literaturas enropeas. José Manuel Lopez de Abiada y
Augusta Lopez Bernasocchi (ed.). Madrid. Verbum.

MARANON RIPOLIL, Miguel. (2004) «Reyes y privados.
Discurso satirico y filosoffa politica en un texto quevediano». Criticin. 92.
123-140.

MARANON RIPOLL, Miguel. (2005) E/ Discurso de todos los
diablos de Quevedo. Estudio y edicion. Madrid. Fundacién Universitaria
Espafiola.

MARAVALL, José Antonio. (1982) «Sobre el pensamiento
social y politico de Quevedo (una revision)y. Homenaje a Quevedo. Academia
literaria renacentista 1. Victor Garcia de la Concha (ed.). Salamanca.
Universidad de Salamanca. 69-132.

MARTINENGO, Alessandro y Diego SIMINIL (2003) «l.a
primera traduccioén italiana del Buscon». Estudios sobre el Buscdn. Pamplona.
Eunsa. 273-294.

MONAEUS, Johannes-Conradus y Nicolaus Finckius. (1647)
Disputatio Justinianea secunda, de jure natural, gentinm, ac civil. Qvam SS. Triade
prosperante, & succurrente praeside clarissimo, amplissimo, consvitissimo viro, D.
Johan-Conrado Monaco... Publico examini exasciandam subjicit Nicolaus Finckius
Groninganus. Groninga. Johannis Collen.

MOSER, Nelleke. (2002) «Overdroomede Dromen Haring van
Harinxma (1604-1669) als Vertaler van Quevedo’s Suerios». Jaarboek voor
Nederlandse Boekgeschiedenis. 9. 41-56.

NIDER, Valentina. (2011) «Nicolo Serpetro, traductor del Marco
Bruto de Quevedow. La Perinola. 15. 171-190.

NIDER, Valentina. (2012) «Texto y contexto de dos
traducciones olvidadas: La Carta a Antonio de Mendoza de Quevedo y la
Instruccion al Exercicio de la muerte de Luisa de Padilla, condesa de
Aranday. I/ prisma di Proteo: riscritture, ricodificazions, tradugioni fra Italia e

160



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

Spagna (sec. X1I-XV1]). Trento. Universita degli Studi di Trento. 481-
504.

OHLN, Sven Em. (1967-1969) «Martinus Gestrinius». Svenskt
biografiskt lexikon. Erik Grill (ed.). Vol. XVII. Estocolmo. Norstedt
Tryckeri.

PERAITA, Carmen. (1996) «From Plutarch’s Glossator to Court
Historiographer: Quevedo’s Interpretative Strategies in [Vida de Marco
Brutoy. Allegorica. 17. 73-94.

PERAITA, Carmen. (1997) Quevedo y el joven Felipe 11/, El principe
cristiano y el arte del consejo. Kassel. Reichenberger.

PHELOUZAT, Colette. (1973) La Geneste, traductenr de Francisco
de Qunevedo (tesis doctoral). Universite de Bourdeaux.

PILAT-ZUZANKIEWICZ, Marta. (2107) «La perfecta privanza
segin Francisco de Quevedo: de la aproximaciéon tedrica a la vision
dramatizada». La Perinola. 21. 67-97.

QUEVEDO, Francisco de. (1852) Obras de don Francisco de
Quevedo Villegas. Ediciéon de Aureliano Fernandez-Guerra. Biblioteca de
Autores Espafioles. Vol. XXII. Madrid. Rivadeneyra.

QUEVEDO, Francisco de. (2003) Discurso de todos los diablos o
infrerno enmendado. Edicion de Alfonso Rey. Obras completas en prosa. Vol. 1-
2. Alfonso Rey (dir.). Madrid. Castalia. 469-560.

REIBSTEIN, Ernst. (1949) Die Anfinge des neweren Natur und
Vglkerrechts. Berna. Haupt.

REIBSTEIN, Ernst. (1955) Johannes Althusius als Fortsetzer der
Schule von Salamanca. Untersuchungen ur ldeengeschichte des Rechtsstaates und
altprotestantischen Naturrechtslehre. Katlsruhe. C. F. Miller.

161



MIGUEL CARABIAS ORGAZ BBMP. CI-1, 2025

REY, Alfonso. (2003) «Introduccién al volumen I». Francisco de
Quevedo. Obras completas en prosa. Vol. 1-1. Alfonso Rey (dir.). Madrid.
Castalia. XXIX-XXXVII.

REY, Alfonso. (2012) «Introduccién». Francisco de Quevedo.
Obras completas en prosa. Vol. V. Alfonso Rey (dir.). Madrid. Castalia. 11-
83.

ROIG MIRANDA, Marie. (1997) «lLas traducciones francesas
de los Suefios de Quevedo en el siglo XVII y hasta 1812 (Nota
bibliograficay». Quevedo a nueva luz: escritura y politica. Lia Schwartz Lerner y
Antonio Carreira (ed.). Malaga. Universidad de Malaga. 165-212.

ROIG MIRANDA, Marie. (1998) «le texte des Sueflos de
Quevedo et sa traduction francaise par le sieur de la Geneste». Théorie et
pratigue du texte. P. Demarolle (ed.). Lublin. Wydawnictwo UMCS. 155-
166.

ROIG MIRANDA, Marie. (2000) «Edicién y anotacion de Les
Visions del Sieur de La Genestey. La Perinola. 4. 367-378.

ROIG MIRANDA, Marie. (2003) «Las traducciones francesas
del Buscony. Estudios sobre el Buscén. Alfonso Rey (ed.). Pamplona. Eunsa.
243-272.

ROIG MIRANDA, Marie. (2004) Les visions de Quevedo traduites
par le sienr de la Geneste. Parfs. Champion.

ROIG MIRANDA, Marie. (2011) «lLa recepcién de Quevedo en
Francia». La Perinola. 15. 235-261.

ROTSCHEIDT, Wilhelm. (1908) «Rheinische Studenten am
Gymnasium illustre in Bremen (1610-1788)». Zeitschrift des Bergischen
Geschichtsvereins. 41. 133-155.

SCHWARTZ, Lfa. (2000) «usto Lipsio en Quevedo:
Neoestoicismo, politica y satitas. Encuentros en Flandes: relaciones ¢

162



BBMP. CI-1,2025 FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA...

intercambios bispanoflamencos a inicios de las Edad Moderna. Werner Thomas y
Robert A. Verdonk (ed.). Lovaina. Leuven University Press / Fundacién
Duques de Soria. 227-273.

SCHWARTZ, Lia. (2013) Lo ingenioso y lo prudente. Bartolomé
Leonardo de Argensola y la sitira. Salamanca. Universidad de Salamanca.

SORIA, Mario. (1997) «Calvinistas y catélicos ante el origen y
limites del poder. Un apunte sobre las ideas politicas en la segunda mitad
del siglo XVI». Anales de la Fundacion Francisco Elias de Tejada. 3. 121-140.

STELLING-MICHAUD, Suzanne. (1975) Le /livre du rectenr de
' Académie de Geneve (1559-1878). IV Notices biographiques des étudiants H-M.
Geneve. Librairie Droz.

STOLL, Andreas. (1970) Scarron als Ubersetzer Quevedos. Studien
zur Rezeption des Pikaresken Romans «El Buscony in Frankreich («I.aventurier
Buscon», 1633). Colonia. Kélner Universitit.

STRIEDER, Friedrich Wilhelm. (1794) Grundlage zu einer
Hessischen Gelebrten und Schrifisteller Geschichte. Seit der Reformation bis auf
gegenmwrtige Zeiten. Vol. ix. Kassel. J. H. G. Griesbachs.

VALLES CALATRAVA, José R. (2008) Teoria de la narrativa.
Una perspectiva sistematica. Madrid / Francfort del Meno. Iberoamericana /
Vervuert.

WEBER, Dr. von. (1953) «Influencia de la literatura juridica
espanola en el Derecho penal comun alemany. Anuario de Historia del
Derecho Espariol. 23. 717-735.

WIPPERMANN, C. W. (1853) Regesta Schanmburgensia. Die
gedruckten Urkunden der Grafschaft Schanmburg zusammengestellt, Zeitschrift des
Vereins  fiir hessische Geschichte und Landeskunde. Vol. 5. Kassel. im
Kommissions-Verlage von J. J. Bohné.

163



