
Miguel Carabias Orgaz 
Francisco de Quevedo en la biblioteca del jurista Johannes Conradus Monaeus 

Boletín de la Biblioteca de Menéndez Pelayo. CI-1, 2025, 133-163 
https://doi.org/10.55422/bbmp.1146 

133 

 

 

 

 

 
FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA 

BIBLIOTECA DEL JURISTA JOHANNES 
CONRADUS MONAEUS (1607-1648) 

 

Miguel CARABIAS ORGAZ 
Universidad de Salamanca 

ORCID: 0000-0002-1333-0389 
 

Resumen: 

Se analiza la recepción, hacia 1640, de la primera traducción 

francesa de los Sueños y el Discurso de todos los diablos por parte de un 

lector concreto: el jurista y profesor alemán en las universidades de 

Rinteln y Groninga Johannes Conradus Monaeus, que parece 

haber centrado su atención en la dimensión política del Discurso de 

todos los diablos. Aunque sea una figura menor, puede considerarse 

representativa de aquella generación de intelectuales calvinistas de 

la primera mitad del siglo XVII que se formó con maestros de la 

talla de Herman Vultejus o Matthias Martinius. También se pone 

en relación con el interés que despertó la obra de Quevedo, dentro 

de la órbita reformada, durante el siglo XVII, del que es claro 

indicio la primera traducción neerlandesa, de Haring van 

Harinxma. 

 

Palabras clave: 

Francisco de Quevedo, Discurso de todos los diablos, Johannes 

Conradus Monaeus, lector empírico. 

 

Abstract: 

This article analyses the reception, around 1640, of the first French 

translation of Sueños and Discurso de todos los diablos by a specific 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

134 

 

reader: the German jurist and professor at the universities of 

Rinteln and Groningen, Johannes Conradus Monaeus, who seems 

to have focused his attention on the political dimension of Discurso 

de todos los diablos. Although a minor figure, he can be considered 

representative of that generation of Calvinist intellectuals of the 

first half of the 17th century who trained under masters suchs as 

Herman Vultejus and Matthias Martinius. It also relates to the 

interest that Quevedo’s work aroused within the Reformed 

movement during the 17th century, as clearly reflected in the first 

Dutch translation by Haring van Harinxma. 

 

Key Words: 

Francisco de Quevedo, Discurso de todos los diablos, Johannes 

Conradus Monaeus, empirical reader. 

 

Hace ya varias décadas que el interés por la recepción de la 

obra de Quevedo fuera de España, por parte de sus 

contemporáneos, se ha ido consolidando. Especialmente se ha 

indagado en las diversas traducciones e imitaciones que 

aparecieron, en gran parte de Europa, durante el siglo XVII, 

comenzando en Francia y, poco después, extendiéndose a los 

Países Bajos, Alemania, Inglaterra, Italia y Polonia1. Menor 

atención han recibido los testimonios de lectores contemporáneos 

concretos, individuales, fuera del ámbito hispánico2, si bien 

contamos con algunos ejemplos interesantes como los apuntados 

por Roig Miranda (2000, 371-372), que contribuyen a confirmar 

que en el siglo XVII la obra de Quevedo se conocía bien más allá 

de nuestras fronteras: cartas de Madame de Sévigné y de Saint-

Evremont, alusiones de Corneille al Buscón o ciertos pasajes de 

 

1 Sin ánimo de ser exhaustivo, citaré, entre los trabajos más recientes, los de 
Roig Miranda (1997; 1998; 2000; 2003; 2011), Moser (2002), Martinengo y 
Símini (2003), Arbesú (2006), Nider (2011; 2012), Ehrlicher (2011; 2017), 
Alonso (2013; 2015; 2016; 2017; 2024), Barone (2014), García Sánchez (2017), 
Garzelli (2018).  
2 En lo que se refiere al contexto español, he ofrecido recientemente un ejemplo 
singular de la recepción de la obra política quevediana (Carabias, 2025). 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

135 

 

Cyrano de Bergerac en relación con los Sueños, entre otros3. 

Siguiendo esta senda, el presente trabajo se ha de centrar, más allá 

de especulaciones sobre el lector ideal, en un lector empírico, 

receptor material del texto literario, condicionado por su contexto 

histórico, cultural y personal4. Aun reconociendo la dificultad que 

supone la localización y análisis de tal clase de testimonios, por 

infrecuentes y parcos en información, deseo contribuir a llenar 

mínimamente ese vacío desde el convencimiento de que resulta 

ineludible el rebusco de datos objetivos, positivos, si se quiere 

estudiar la recepción de grandes figuras de la literatura áurea como 

Francisco de Quevedo. 

En las páginas que siguen, me ocuparé de un lector de Les 

visions –la traducción francesa de los Sueños y el Discurso de todos los 

diablos– que se acercó al texto seguramente aún en vida de 

Quevedo. Se trata del testimonio que, a través de un volumen de 

su biblioteca, nos llega de un jurista y profesor alemán en las 

universidades de Rinteln y Groninga. Aunque sea una figura 

menor, puede considerarse representativa de aquella generación de 

intelectuales calvinistas de la primera mitad del siglo XVII que se 

formó con maestros de la talla de Herman Vultejus o Matthias 

Martinius. 

 

Les visions de dom Francisco de Quevedo. Un ejemplar de la 

edición parisina de 1639 
 

En lo que se refiere a la difusión de los Sueños y el Discurso 

de todos los diablos fuera de España, fue pionera la tempranísima 

versión francesa firmada por le Sieur de La Geneste5: en 1632 

 

3 Véase también Roig Miranda (2011, 241-243). 
4 Acerca del concepto de «lector empírico» y las diversas aportaciones que han 
hecho, al respecto, la pragmática, la semiótica, la Teoría empírica de la literatura 
de Siegfried J. Schmidt, la Teoría de los polisistemas, la psicología o los modelos 
fenomenológicos y hermenéuticos, entre otras; véase una síntesis bastante 
completa en Valles Calatrava (2008, 253-259). 
5 Aún carecemos de indicios sólidos acerca de la identidad que encubre este 
pseudónimo, si bien Andreas Stoll (1970) defendió que se trataba de Paul 
Scarron. 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

136 

 

aparecieron Les visions, traducción de los Sueños a la que en 1634 se 

añadió, como séptima vision, la del Discurso de todos los diablos. A lo 

largo del siglo XVII, esta traducción mereció numerosas ediciones 

–Roig Miranda (1997) ha identificado 85 diferentes hasta 1699–. 

Por otro lado, el trabajo de La Geneste ejerció una influencia 

capital en buena parte de Europa y contribuyó de manera decisiva 

a la difusión de la obra quevediana –fue «piedra angular para el 

éxito europeo de la obra» (Ehrlicher, 2011, 96)–, sirviendo de base 

a las primeras traducciones alemana, holandesa, inglesa e italiana6. 

En estas páginas nos ceñiremos a la edición parisina de 

1639, que es particularmente rara. Desconocida por Palau, fue 

mencionada por Grässe (1864, 524), aunque sin ofrecer detalles, y 

posteriormente por Astrana Marín (1946, 776) y Cioranescu 

(1977), aunque la más completa descripción la ha proporcionado 

Roig Miranda (1997, 176), quien localizó muy escasos ejemplares 

de la misma7, a los que habrá que añadir el que aquí se estudia:  

 
LES | VISIONS | DE DOM | FRANCISCO | 

DE QVEVEDO | VILLEGAS, | CHEVALIER DE | 
l’Ordre S. Iaques. | Augmentées de l’Enfer Reformé, ou | Sedition 
Infernale. | Traduictes d’Eſpagnol par le Sieur | DE LA 
GENESTE. | [adorno tipográfico] | Iouſte la Coppe 
Imprimé | A PARIS, | Chez PIERRE BILLAINE, ruë S. 
Iacques | à la bonne-Foy, deuant S. Yues. | [filete] | 
M.DC.XXXIX.  

París, Pierre Billaine, 1639. 
12º [143 x 85 mm]. [8], 407, [1] pp. *4 A8 B12-R12 

S4. 
Guarda anterior: manuscrito en tinta, «166». 

Guarda posterior: etiqueta con «LV 232» manuscrito. En 
ambos casos, seguramente se trata de signaturas de antiguas 
bibliotecas. 

Ex libris manuscrito en portada: «Ex libris Johannis 
| Conradi Monæj | C. P.». 

 

6 Véanse, al respecto, además del trabajo ya mencionado de Roig Miranda 
(1997), los estudios posteriores de la misma autora: Roig Miranda (2000, 367-
368; 2004, 43-51; 2011, 236-237). También pueden consultarse sendas tesis 
doctorales de Brögelman (1959) y Phélouzat (1973). 
7 Véase también Roig Miranda (2004, 106). 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

137 

 

Adornos manuscritos o rúbricas en *4 y en p. 407. 
Subrayado en p. 325. En los tres casos, aparentemente se 
empleó la misma tinta que en el ex libris. 

Encuadernación de pergamino, con tejuelo.  
Salamanca, biblioteca particular, R065.  

 

En la página 325, dentro de la séptima vision, D’vne sedition 

cavsee avx Enfers –es decir, el Discurso de todos los diablos–, 

descubrimos el único pasaje subrayado –como acabo de apuntar, la 

tinta es antigua, presumiblemente la misma con que se trazó el ex 

libris–, que es muy significativo, como enseguida trataré de explicar: 

 
O Lucifer vous voyez comme il ne faut estre ny 

bon ny mechant pour estre criminel, mais seulement favory 
d’un Tyran, & que c’est comme le cours de la vie humaine, 
où chacun meurt à cause qu’il est mortel, & non pas à cause 
de la maladie, car elle ne sert que de pretexte à la mort.  

 

Johannes Conradus Monaeus (1607-1648), lector de Quevedo 

 

La identificación del antiguo poseedor de nuestro ejemplar, 

a la vista de su ex libris, es clara: se trata de Johannes Conradus 

Monaeus8, jurista y profesor de las universidades de Rinteln y 

Groninga en la primera mitad del siglo XVII, quien, paralelamente, 

desempeñó diversas labores diplomáticas. 

Nacido en Kreuznach9, ciudad del Palatinado, en cuyo 

gymnasium recibió su primera enseñanza y del que su padre fue 

 

8 Las siglas que acompañan a su nombre, en el ex libris, tal vez deban 
interpretarse en relación con su procedencia geográfica: Kreuznach –Crucenacum 
o Cruciniacum– en el Palatinado –Palatinum–; aunque también podrían ser 
equivalentes a Codicis Professor. 
9 La principal fuente para la biografía de Monaeus es Effigies et vitae (1654, 198-
203), a la que sigo principalmente. Muchos de esos datos biográficos proceden 
del programa inaugural de la Universidad de Groninga de 1645 –Rector Academiae 
L. S., Groninga, Johannis Sas, 1645– y del programa fúnebre publicado tras su 
fallecimiento –Rector Academiae L. S., Groninga, Johannis Sas, 1648–, de los que 
existen sendas copias en la Universidad de Groninga. Pueden verse también: 
Freher (1688, 1108-1110), Benthems (1698, 265-266), Andreae (1784, 302), 
Strieder (1794, 175-176), Aa (1869, 972), Stelling-Michaud (1975, 568).  



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

138 

 

director10, aún muy joven pasó a estudiar a Neuhaus, pero la 

Guerra de los Treinta Años le obligó a huir. En 1621 se estableció 

en Marburgo, donde prosiguió sus estudios bajo el magisterio de 

figuras destacadas como Theodor Vietor11, Rodolphus Goclenius12, 

Georg Cruciger13, Johannes Combach14, Herman Vultejus15, 

Johannes Goddaeus16 y Antonius Matthaeus17. Especialmente 

importante fue su amistad con Vultejus, a quien unía además cierto 

parentesco. En 1628 se matriculó en el Gymnasium Illustre de 

Bremen (Rotscheidt, 1908, 138), donde defendió el discurso De 

novi operis nuntiatione18 ante el profesor Franz Pierens y donde 

conoció al teólogo Matthias Martinius19, que lo acogió bajo su 

protección; gracias a ello, fue nombrado preceptor del joven 

Rudolf Wilhelm zu Innhausen und Knyphausen20, a quien 

 

10 Sobre su padre, véase Andreae (1784, 303). 
11 Theodor Vietor (1560-1645), filólogo alemán, profesor de griego en la 
Universidad de Marburgo. 
12 Rodolphus Goclenius o Rudolf Gockel (1547-1628), filósofo alemán, profesor 
de lógica, metafísica y ética en la Universidad de Marburgo. Fue seguidor de las 
doctrinas de Felipe Melanchton. 
13 Georg Cruciger (1575-1637), lingüista y teólogo calvinista alemán, profesor en 
Marburgo y, en sus últimos años, en la universidad de Kassel. Fue representante 
por Hesse en el Sínodo de Dordrecht. 
14 Johannes Combach (1585-1651), teólogo calvinista alemán, profesor en 
Marburgo entre 1621-1624, se estableció en Bremen en 1639. 
15 Hermann Vultejus (1565-1634), jurista alemán, rector de la Universidad de 
Marburgo en 1592 y, de nuevo, en 1601. Ejerció funciones diplomáticas 
representando al landgrave de Hesse. Dejó una abundante obra jurídica.  
16 Johannes Goddaeus (1555-1632), jurista alemán, profesor de Derecho en las 
universidades de Herborn y Marburgo. 
17 Antonius Matthaeus (1564-1637), jurista holandés, profesor de Derecho en 
Marburgo y, desde 1625, en Groninga. Su hijo Antonius II Matthaeus fue un 
afamado jurista en la Universidad de Utrecht. 
18 El dato, en Strieder (1794, 175). No he sido capaz de localizar ningún 
ejemplar, aunque parece que se imprimió en Bremen en 1634. 
19 Matthias Martinius (1572-1630), teólogo calvinista de Freienhagen, profesor 
en Herborn y, desde 1610, rector del Gymnasium Illustre de Bremen. Participó 
en el Sínodo de Dordrecht de 1618. Sus obras principales son: De Gubernatione 
Mundi, Lexicon philologicum, Idea Methodica et brevis encyclopaediae. Colega suyo en el 
Gymnasium Illustre fue el teólogo Ludwig Crocius (1586-1655). 
20 Rudolf Wilhelm zu Innhausen und Knyphausen (1620-1666), político y 
diplomático de origen alemán. Después de graduarse, en junio de 1642 entró al 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

139 

 

acompañó en un largo viaje durante la década de 1630 por gran 

parte de Europa21: recorrió Francia, permaneció algún tiempo en 

Ginebra –donde entró en contacto con los teólogos Théodore 

Tronchin22 y Friedrich Spanheim23, el jurista Johannes Steinberg24 

y, especialmente, Dionisio Godofredo25–, también estuvo en 

Inglaterra y visitó la Italia española, particularmente el reino de 

Nápoles.  

En 1642, a su regreso, Monaeus obtuvo una plaza como 

profesor de Derecho en la Universidad de Rinteln –el Alma Mater 

Ernestina, deudora de la familia Schaumburg-Lippe–, en la que se 

doctoró. En febrero de 1643 presentaba a examen un discurso 

sobre Derecho civil26 en una disputa académica presidida por el 

profesor y jurista David Pestel27. Fue a partir de entonces cuando 

comenzó a participar en debates sobre materia política y a 

desempeñar labores diplomáticas y de consejero: fue enviado a la 

 

servicio del elector de Brandeburgo. En 1644 fue nombrado juez en Groninga, 
ciudad de cuya Academia fue curador. En 1652 se le nombró representante de 
los Estados Generales en Groninga; en 1654, representante diplomático de los 
Países Bajos en el Primer Tratado de Stade, entre Suecia y Bremen. Su padre, el 
coronel Enno Wilhelm zu Innhausen und Knyphausen, fundó la línea familiar 
holandesa de Innhausen y Knyphausen. Consúltese Bahl (2001, 521). 
21 Probablemente acompañó a ambos, durante parte del viaje, Federico de 
Hesse-Homburg (1585-1638), primer landgrave de Hesse-Homburg (Aa, 1869, 
972). 
22 Théodore Tronchin (1582-1657), teólogo calvinista, hebraísta, de Ginebra, 
donde fue profesor. Estuvo en el Sínodo de Dordrecht. 
23 Friedrich Spanheim (1600-1649), teólogo calvinista alemán en la Academia de 
Ginebra. 
24 Johannes Steinberg (1592-1653), profesor alemán de Derecho en Groninga. 
25 Dionisio Godofredo (1549-1622), jurista francés, profesor en Estrasburgo y 
Heidelberg, también se estableció un tiempo en Ginebra. Es conocido 
especialmente por su Corpus iuris civilis, 1582. 
26 Disputatio inauguralis exhibens V decades positionum hinc inde ex Jure civili ... Sub 
praesidio ... Dn. Davidis Pestelii ... Publice examinandam proponit Johan-Conradus 
Monaeus, Rinteln, Petrus Lucius, 1643. Se conserva un ejemplar en la Biblioteca 
Universitaria y Estatal de Turingia, 2004 A 9408(3). 
27 David Pestel (1603-1684), jurista alemán, profesor de Derecho en la 
Universidad de Rinteln desde 1641, bajo protección de la condesa Isabel de 
Holstein-Schaumburg. Fue preceptor del conde de Estiria. Lugarteniente del 
conde Felipe de Schaumburg-Lippe, en su nombre asistió a la Paz de Westfalia. 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

140 

 

corte de Suecia, junto a Felipe de Schaumburg-Lippe28, en defensa 

de los derechos del condado de Holstein-Schaumburg frente al 

obispo de Minden (Wippermann, 1853, 267-268); también fue 

enviado como consejero ante la regente de Hesse-Kassel, Amelia 

Isabel, y a Osnabrück para negociar la paz con los suecos. 

En 1645 casó con Anna Catharina Wippermann –hija del 

consejero y chambelán de Schaumburg, Johann Wippermann 

(Strieder, 1794, 175-176)– y ese mismo año Monaeus decidió 

trasladarse a Groninga, en cuya universidad fue profesor de 

Derecho hasta su prematuro fallecimiento. Allí conoció al teólogo 

calvinista Jacob Alting29 –hijo del afamado teólogo Heinrich 

Alting–, con quien tuvo una profunda amistad por sus vínculos 

familiares y de patria. También mantuvo excelente relación con 

Ludwig y Joachim Cameranius30 y con Paulus Strasburger, antiguos 

embajadores y consejeros de la reina Cristina de Suecia. 

Seguramente la decisión de trasladarse a la Universidad de 

Groninga –fundada pocos años antes bajo directrices de la línea 

calvinista más ortodoxa, la contrarremonstrante (Berkel y Termeer, 

2021, 16-18)– se vio motivada en parte por ser curador de aquella 

institución su antiguo educando Rudolf Willem zu Innhausen; 

además, Heinrich Alting se esforzaba desde hacía tiempo por 

atraer a profesores alemanes a Groninga (Hotson, 2020, 108-109). 

Tristemente, Johannes Conradus falleció con poco más de 

cuarenta años, a causa de cálculos renales, en junio de 164831. 

Como se ha podido ir comprobando, Monaeus tuvo la 

ocasión, a lo largo de su trayectoria académica, de entrar en 

contacto con figuras relevantes, en especial juristas y teólogos 

 

28 Felipe de Schaumburg-Lippe (1601-1681), hijo del conde de Lippe, Simón VI, 
e Isabel de Schaumburg, heredó Lippe-Alverdissen en 1613 y creó en 1640 el 
condado de Schaumburg-Lippe. 
29 Jacob Alting (1618-1679), teólogo alemán, fue profesor de lenguas orientales 
en Groninga desde 1643. Se le pidió que refutara el Tractatus Theologico Politicus de 
Spinoza.  
30 Ludwig Cameranius (1573-1651), erudito, estadista, diplomático alemán. Al 
servicio del elector Federico V del Palatinado. Nieto del filólogo Joachim 
Camerarius. 
31 En Effigies et vitae (1654, 202) se describe a Monaeus como un hombre 
piadoso, amante de las Sagradas Escrituras, defensor de la paz y la concordia. 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

141 

 

reformados, aunque también notables personalidades políticas: ya 

en su juventud, como preceptor de Rudolf Willem zu Innhausen, 

tendría la ocasión de acercarse a la aristocracia gobernante y, 

especialmente desde 1642, prestó servicio como consejero y 

diplomático a los condes de Holstein-Schaumburg –sin duda 

respaldado por su mentor el profesor David Pestel– y al 

landgraviato de Hesse-Kassel, aliado de Suecia durante la Guerra 

de los Treinta Años. Al mismo tiempo, puede conjeturarse que fue 

reuniendo una variada biblioteca personal; además del ejemplar 

que motiva nuestro estudio, se localiza otro volumen, hoy 

conservado en la British Library de Londres, sign. 1608/200: In 

geometriam Euclidis demonstrationum libri sex, de Martinus Erici 

Gestrinius32, impreso en Upsala, por Eschillus Matthiæ, en 1642; el 

autor de la obra, contemporáneo suyo, se lo regaló probablemente 

durante su estancia en Suecia en 164333. Podemos destacar, 

finalmente, la participación de Monaeus en la publicación de 

diversos opúsculos de temática jurídica, entre ellos, una serie de 

disputas académicas sobre Derecho justinianeo que él mismo 

presidió en 1647 y 1648 y en las que se reconocen ciertas 

inquietudes políticas, como se comentará más adelante34. 

 

32 Martinus Erici Gestrinius (1594-1648), matemático sueco, profesor en la 
Universidad de Upsala. Fue alumno de Claudius Opsopaeus, también estudió en 
la Universidad de Greifswald. Su edición latina de los Elementos de Euclides, 
1637, es su principal contribución científica. Publicó un trabajo sobre 
Aristóteles: In Aristotelis mechanica, argumenta et notae, 1627. En Uraniae, 1647, 
manifiesta un profundo conocimiento de la obra astronómica de Galileo (Ohln, 
1967-1969, 97). 
33 En la portada, autógrafo de Monaeus: «Ex donatione Clarissimi | Dni 
Authoris hunc librum | Vpsaliae accepit | Johan-Conradus Monaeus». 
34 Disputatio inauguralis exhibens V decades positionum hinc inde ex Jure civili ... Sub 
praesidio ... Dn. Davidis Pestelii ... Publice examinandam proponit Johan-Conradus 
Monaeus, Rinteln, Petrus Lucius, 1643. I.N.D.N.I.C. Theses hasce jvridicas de 
contractibus consensualibus avtoritate Amplissimae Facultatis Juridicae in Illustri Academia 
Ernestina Praeside Amplissimo, Excellentissimo viro Dno. Johanne Conrado Monaeo ... 
Publicae disquisitioni subjieciet Anthon Hinricus Mollenbeck Rintelensis, Rintelii, Petrus 
Lucius, 1644. Dissertatio juridica de homicidio in genere et in specie de voluntario et causali, 
quam Divinâ Annuente Gratiâ praeside Viro Amplissimo, Excellentissimo & 
Consultissimo Dn. John-Conrado Monaeo ... Publicae censurae placidaeque disquisitioni 
subjicie Johan-Conradus Hast Hassus, Groninga, Augustini Eissens, 1647. Disputatio 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

142 

 

En estas coordenadas biográficas ha de inscribirse la 

recepción de la obra quevediana por parte de Johannes Conradus 

Monaeus. Pero antes de abordar tal cuestión, convendrá detenerse 

a considerar la causa por la que el profesor alemán recurrió a una 

traducción francesa del texto, con lo que ello supondría; por otro 

lado, será pertinente ofrecer algunos apuntes acerca de la 

percepción que el jurista de Kreuznach pudo tener, antes de su 

lectura, sobre la figura del privado o favorito, especialmente en 

relación con el análisis jurídico-político de la tiranía. 

Seguramente Monaeus no dominaba el castellano lo 

suficiente como para tratar de leer la obra de Quevedo en su 

original. Tampoco tuvo la posibilidad de acceder al texto, hasta 

1640, en su lengua materna, el alemán35. En cambio, la versión de 

 

juridica de peculatu quam prosperante Deo præside amplissimo, excellentissimo et 
consultissimo viro Dn. Johan-Conrado Monæo J. U. D. ejusdemque Facultatis in illustri 
Groninga professore ordinario, præceptore et patrono suo venerando. Publicae disquisitioni 
subjecit Andreas Muller Dessa-Anhalt. Ad diem 15 Septembris, horis locoque consuetis, 
Groningæ, Augustinus Eissens, 1647. Disputatio Justinianea prima. Continens prooem: 
et tit: prim: inst: de justitia et jure. Qvam Affulgente Justitiae Sole, praeside amplissimo, 
consultissimo, excellentissimoqve viro, D. Johan Conrado Monaeo ... Publice Ventilandam 
proponit Johannes Ringels, Groninga, Johannis Cöllen, 1647. Disputatio Justinianea 
secunda, de jure naturali, gentium, ac civili. Qvam SS. Triade prosperante, & succurrente 
praeside clarissimo, amplissimo, consvltissimo viro, D. Johan-Conrado Monaeo... Publico 
examini exasciandam subjicit Nicolaus Finckius Groninganus, Groninga, Johannis 
Cöllen, 1647. Disputatio Justinianea tertia, de jure personarum, qvam Divinâ favente gratiâ 
sub praesidio viri amplissimi, consvltissimi, ivxta ac excellentissimi, D. Johan-Conradi 
Monaei ... Publicae disquisitioni subjiciam Werner-Hermann a Sporcken / Eq. Lunaeburg, 
Groninga, Johannis Cöllen, 1648. Disputatio Justinianea quarta, de patria potestate et 
nuptiis. Qvam Divinâ favente gratiâ sub auspiciis viri amplissimi, consvltissimi, ivxta ac 
excellentissimi, Dn. Johan-Conradi Monaei ... Publice ventilandam proponit Johannes 
Piscator. I. N. Leovardianus Friso, Groninga, Johannis Cöllen, 1648. Disputatio 
Justinianea quinta, de legitimatione, adoptione et modis solvendi patriam potestatem. Qvam 
Divinâ Favente Gratiâ praeside viro amplissimo, excellentissimo ac consvltissimo, D. Johan-
Conrado Monaeo ... Publicae disquisitioni subjiciam Alardus Mejer, Bremens, Groninga, 
Johannis Cöllen, 1648. Disputatio Justinianea sexta, de tutela, quam A. D. T. O. M. 
praeside Amplissimo, Consultissimo, Clarissimoque viro, D. Johan-Conrado Monaeo ... 
Publice examinandam proponit Johannes Philippus Burckhardus, Heidelberga-Palatinus, 
Groninga, Johannis Cöllen, 1648. 
35 Esta primera traducción de los Sueños al alemán, realizada por Johann Michael 
Moscherosch, se hizo a partir de la versión francesa de La Geneste y constituyó 
una transposición más alejada aún que su modelo (Ehrlicher, 2011, 95-96). Por 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

143 

 

La Geneste, que alcanzó una amplísima difusión desde 1632, sería 

perfectamente asequible para un hombre instruido que sin duda 

leía bien el francés y que pudo adquirir un ejemplar de Les visions 

durante su viaje por Europa en la década de 1630. Pero esto habría 

de influir inevitablemente en su recepción de la obra quevediana. 

Tal y como ha observado Alonso Veloso (2024), al comparar la 

versión del Discurso firmada por La Geneste con el texto español, 

se detecta una reelaboración significativa del original para ajustarlo 

a las expectativas y al contexto de los lectores36.  

En 1641 saldría a la luz la primera traducción neerlandesa 

de los Sueños y el Discurso, firmada por Haring van Harinxma, que 

alcanzaría un éxito muy notable, con diecisiete ediciones sólo en el 

siglo XVII. Harinxma descendía de una noble familia frisona, era 

calvinista contrarremonstrante y sirvió a los estatúderes de Frisia, 

primero en el ejército y después en la corte. Su traducción hay que 

situarla, pues, en un marco sociocultural muy concreto: el 

ambiente cortesano de fe reformada en torno al estatúder 

Guillermo Federico de Nassau-Dietz, que lo conecta con figuras 

como el editor Claude Fonteyne, el poeta Ernst Noyen o el pintor 

Wybrand de Geest (Moser, 2002, 41-48). Hay que subrayar, 

además, que el trabajo de Harinxma se basó, no en el original 

castellano, sino en la versión francesa de La Geneste, a la que 

seguiría fielmente, aunque en ocasiones se permitió omitir, sustituir 

o explicar ciertos pasajes, condicionado por su propio contexto 

social y cultural. Así, obviamente, prescindió de los ataques contra 

Calvino, Melanchton, Lutero y Beza, sustituyendo esos nombres 

por los de Arrio y los anabaptistas Jan van Leiden, Bernhard 

Knipperdolling y David Joris37. Sin embargo, en otros casos 

mantuvo la perspectiva española y católica del texto, asumiendo 

conceptos como el de la confesión, la intercesión de los santos, el 

 

su parte, Roig Miranda (2004, 51) situaba la primera edición del texto alemán en 
1639.  
36 Roig Miranda (2000, 375) ya había apuntado la existencia de alusiones que 
aparecen en Les Visions y que no existían en los Sueños. 
37 Muchos anabaptistas se habían establecido en Frisia desde la segunda mitad 
del siglo XVI y fueron vilipendiados tanto por los católicos como por los 
protestantes (Moser, 2002, 52-55). 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

144 

 

Rosario y –lo que es más llamativo– el libre albedrío, 

absolutamente incompatible con la doctrina calvinista de la 

predestinación38. 

Se puede reconocer en la traducción de Harinxma un 

contexto muy cercano al de Monaeus, quien se estableció desde 

1645 en Groninga, ciudad que también tenía como estatúder a 

Guillermo Federico. Ciertemente, Monaeus se hallaba más 

próximo al ambiente académico y universitario que al cortesano, 

pero no perdamos de vista que también se movió en determinados 

círculos políticos y diplomáticos. Además, accedió al texto de 

Quevedo igualmente a través de Les visions de La Geneste. No sería 

aventurado, por tanto, pensar en algún contacto entre Haring van 

Harinxma y el profesor de Groninga39. En todo caso, lo relevante 

es que nos hallamos ante dos casos que pueden considerarse 

complemetarios, pues combinados ofrecen una visión más precisa 

sobre la recepción de Quevedo en la Holanda calvinista. Si 

Harinxma vio en el texto quevediano un medio excelente de 

combatir el pecado y reprender los vicios, a un tiempo divertido y 

edificante (Moser, 2002, 49-51), Monaeus seguramente se sintió 

más atraído por su dimensión política, como se expondrá en las 

páginas que siguen. 

En lo que se refiere a la figura del privado o favorito, 

aunque sin duda Monaeus conocía bien los nombres más 

relevantes de la política española, francesa e inglesa, también pudo 

tener en mente algún caso más o menos cercano: por ejemplo, el 

de Nikolaus Krell, canciller del elector Christian I de Sajonia, 

criptocalvinista, arrestado y ejecutado en 1601 por haber tratado de 

contrarrestar el luteranismo ortodoxo; o bien el caso de Matthäus 

Enzlin, favorito del duque Federico I de Württemberg, profesor de 

Derecho civil en la Universidad de Tubinga, condenado y 

 

38 Que se trata de una versión más o menos respetuosa es si cabe más evidente 
cuando la comparamos con casos extremos de manipulación como los descritos 
por Arbesú (2006). 
39 A juicio de Moser (2002, 43), Harinxma pudo basar su trabajo en la edición de 
1635 de Les visions, aunque no ha podido probarlo del todo. No descartemos, 
por tanto, que se tratara, en realidad, de la edición de 1639, lo cual reforzaría la 
hipótesis de un cierto contacto entre el traductor frisón y Monaeus. 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

145 

 

ejecutado en 161340. Tampoco habrá que descartar cierta 

identificación personal: Monaeus desempeñó labores diplomáticas 

y de consejero para algunos «príncipes» y su suegro, Wippermann, 

fue chambelán de Schaumburg. 

 

El delicto es ser privado, no ser malo ni bueno 
 

No ha de sorprender que, en la versión francesa de Les 

visions, al texto de los Sueños se hubiera añadido tempranamente el 

Discurso de todos los diablos, pues existen bastantes rasgos en común, 

particularmente con el Sueño de la Muerte. En ambos casos hay una 

clara dimensión política, si bien en el Discurso las cuestiones 

políticas se desarrollan en un plano más teórico (Marañón, 2005, 

85). Por otro lado, la presencia de personajes históricos como Julio 

César o Alejandro Magno permitió introducir el debate acerca de 

temas como la monarquía, la privanza o la función del historiador 

político, de modo que el discurso moral se ubicara más allá de 

situaciones concretas, en un plano general, conectando con los 

tratados más específicamente políticos de Quevedo, como la Vida 

de Marco Bruto o Política de Dios41. De hecho, Fernández-Guerra ya 

percibió el Discurso como un texto más filosófico-político que 

satírico-moral (Quevedo, 1852, 359). 

Es destacable, concretamente, el tratamiento que recibe, en 

un amplio pasaje del Discurso de todos los diablos, el tema del privado 

o valido42, por el que manifestó un notable interés el mismo 

Quevedo en Política de Dios, Discurso de las privanzas43 y Cómo ha de ser 

el privado, al igual que hicieron otros autores de los siglos XVI y 

XVII: Maquiavelo ya advirtió acerca del peligro que representaba 

para el príncipe la existencia de un favorito demasiado poderoso; 

tanto Jean Bodin como Giovanni Botero y Justo Lipsio 

coincidieron en la opinión de que el monarca debía rodearse de 

 

40 Acerca de la figura del privado durante este periodo, será útil consultar el 
trabajo de Feros Carrasco (1999). 
41 Véanse, al respecto, Marañón (2005, 95-96) y Rey (2003, XXXIV-XXXV). 
42 Sobre Quevedo y la institución del valimiento, véanse los trabajos de Peraita 
(1997, 23-30) y Piłat-Zuzankiewicz (2017). 
43 Véase el trabajo de Díaz Martínez (1999). 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

146 

 

buenos consejeros, pero sin depender de ellos, sin delegar ni 

compartir su autoridad44; en España, expresaba una opinión similar 

Juan de Mariana en De rege et regis institutione, 1599, al tiempo que 

fray Juan de Santa María –Tratado de república y policía cristiana, 1615– 

manifestaba sus reticencias a la existencia de un privado, si bien 

predominaron las voces más o menos favorables, como las de fray 

Pedro Maldonado –Discurso del perfecto privado, 1609–, Mateo Renzi 

–Perfecto privado, 1622–, Mártir Rizo –Norte de príncipes, 1626–, José 

Laínez –Privado cristiano, 1641– y Saavedra Fajardo –Idea de un 

príncipe político cristiano, 1640–, entre otros.  

En el Discurso de todos los diablos se describen los riesgos de 

la privanza, principalmente la envidia y la adulación, así como el 

carácter inestable del cargo, y se explica cómo los monarcas hacen 

uso del valido, mientras éste es útil, para acabar dejándolo caer: se 

emplea el emblema de la esponja –el príncipe le deja chupar para 

luego exprimirlo– y el del pararrayos –atrae el odio del pueblo para 

mantener a salvo al monarca45–. Es aquí donde se inscriben, 

precisamente, las palabras subrayadas por Monaeus, que 

corresponden a la intervención de Clito, consejero de Alejandro 

Magno, quien reflexiona apesadumbrado acerca de la figura del 

privado. Se trata de una escena inspirada en los Diálogos de los 

muertos de Luciano –concretamente, el decimotercero– y permite a 

Quevedo introducir una amplia crítica, ahondando en los 

perjuicios que supone la cercanía al poder (Marañón, 2004, 129): 

 
 De suerte, ¡oh Lucifer!, que el delicto es ser 

privado, no ser malo ni bueno, y es como lo que pasa en la 
vida humana: que todos mueren de hombres y no de 
enfermos, que ése es achaque.  

  

Sirven estas palabras de exordio al pasaje siguiente, donde 

se presenta el mal de la privanza como algo esencial y no 

circunstancial (Marañón, 2005, 313). La condición del privado es 

 

44 Otro autor destacable, a comienzos del siglo XVII, es Georg Acacius 
Enenkel, que en 1620 publicó Sejanus seu de praepotentibus regum ac principium 
ministris commonefactio. 
45 Se encuentra el mismo motivo en la comedia Cómo ha de ser el privado. 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

147 

 

equiparable a la del ser humano en general, que ha de morir por el 

hecho de serlo –«todos mueren de hombres y no de enfermos, que 

ése es achaque»–, una idea sobre la que volverá Quevedo en Virtud 

militante46. En ese mismo sentido, hará decir a Satanás: «la privanza 

es tropezón y todo príncipe es zancadilla». Clito argumenta que los 

privados son condenados por el hecho de serlo, 

independientemente de su bondad o maldad47; de hecho, tampoco 

los buenos privados –como Séneca– están libres de caer. Incluso si 

el privado virtuoso sirve a un príncipe justo: el caso de Belisario se 

presenta como ejemplo elocuente de que el destino del valido es 

siempre el de subir para caer y, en consecuencia, debe estar 

dispuesto a ese sacrificio (Marañón, 2005, 107-111). 

Esta figura del privado conecta inevitablemente con la 

cuestión de la tiranía. Aunque en principio Francisco de Quevedo 

se opuso –como todos los teóricos políticos que aceptaban la 

doctrina de la Iglesia– al derecho de resistencia ante un tirano, esto 

no impidió que se pronunciara ocasionalmente en términos 

arriesgados (Maravall, 1982, 124-126). Así, por ejemplo, en el 

Discurso de todos los diablos leemos: «para ver cuán poco caso hacen 

los dioses de las monarquías de la tierra, basta ver a quién se las 

dan». Recordemos que, si bien Quevedo manifestó siempre su 

rechazo al tiranicidio, en su obra política por momentos parece 

acercarse a esta idea48 y, en todo caso, seguramente ese rechazo no 

fue para él incompatible con una deposición incruenta, pues se 

planteaba la desobediencia al príncipe (Rey, 2012, 63)49. 

En otro orden de cosas, valdrá la pena volver a subrayar la 

influencia de Justo Lipsio en la obra de Quevedo, quien reelaboró 

tópicos y lugares del autor flamenco. Lipsio, bajo el influjo de 

 

46 Así lo apuntaron, tanto Marañón (2005, 106) como A. Rey (Quevedo, 2003, 
314). 
47 Tal como apuntó V. Roncero (1991, 147), Quevedo habría manifestado de 
modo implícito sus reparos a la existencia misma del valimiento como 
institución. 
48 De hecho, Peraita (1996, 83) da a entender que Quevedo llegó a aceptar 
implícitamente el tiranicidio. 
49 Véanse también al respecto, por lo menos: Peraita (1996), Blanco (1998), 
Iglesias (2010; 2014), García López (2017, 214-228).  



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

148 

 

Tácito y del neoestoicismo, había logrado atenuar los 

planteamientos de Maquiavelo y acabaría dejando una huella 

indeleble en el Quevedo más político. En el Discurso de todos los 

diablos, concretamente, son claras las reminiscencias lipsianas, sobre 

todo en lo que se refiere a privados y príncipes: la relación 

metafórica entre el azogue y el poder que detenta el privado 

constituye una actualización del tópico desarrollado por Lipsio en 

su Politicorum; el edicto final de Lucifer es muy similar al que se 

encuentra en el Somnium; entre los vicios del príncipe, se destacan 

dos de los que Lipsio, en el Politicorum, señalaba como peores –la 

crueldad y la avaricia–, justamente en el mismo orden50. 

 

Resistentem excusari posse puto 
 

A partir de este punto, podemos tratar de plantearnos 

cómo pudo ser la recepción de la obra quevediana –y 

concretamente el Discurso de todos los diablos–, hacia 1639-1648 –es 

decir, seguramente aún en vida de Quevedo–, por parte de un 

profesor alemán que representaba la perspectiva jurídico-política 

de la universidad reformada en la primera mitad del siglo XVII. 

Por una parte, hemos de tener presente que la recepción 

del Discurso se vería en este caso condicionada por las profundas 

modificaciones introducidas en la versión francesa, según queda ya 

apuntado. Tenemos un claro ejemplo de ello en el pasaje 

subrayado que ha servido como punto de partida a este trabajo: «el 

delicto es ser privado, no ser malo ni bueno» pasa, en la traducción 

de La Geneste, a «il ne faut estre ny bon ny mechant pour estre 

criminel, mais seulement favory d’un Tyran», de manera que, si en 

el original quevediano delinquían todos los privados51, en el texto de 

La Geneste, tan sólo los privados de un tirano. Es decir, que 

Monaeus probablemente interpretó este pasaje como una 

advertencia ante quienes prestan servicio al tirano: como jurista, 
 

50 Para más detalles, consúltense Schwartz (2000, 256; 2013, 78 y 80) y Marañón 
(2005, 78-79). 
51 Subyace, no obstante, en las palabras de Clito un sentido irónico: Alejandro 
había castigado a diversos ministros que no lo merecían, por lo que su «delito» 
no podía ser otro que la condición misma de privados. 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

149 

 

quizá le preocupó la idea de que el ministro pudiera convertirse en 

criminal independientemente de su calidad moral, porque esto 

podía, implícitamente, aceptarse como justificación de la 

desobediencia o resistencia a la tiranía. 

Por otra parte, pese al esperable antagonismo entre un 

Quevedo sólidamente católico, martillo de herejes, y un lector 

calvinista para quien sin duda los Sueños despertarían importantes 

recelos –principalmente por los duros ataques contra Calvino y los 

reformados52–, existían en cambio diversos puntos de 

convergencia en materia política que podían hacerlos 

perfectamente compatibles. De hecho, católicos y calvinistas –no 

así los luteranos– coincidieron en gran medida en su concepción 

de la autoridad temporal, particularmente en lo que se refiere a la 

desobediencia de leyes consideradas injustas, pues partían de 

similares presupuestos políticos y jurídicos (Soria, 1997, 121 y 132). 

El propio Calvino, pese a que en su Institución defendía la necesidad 

de obedecer incluso al mal príncipe –al tirano–, también estableció 

un límite: que esta obediencia no fuera contraria a los preceptos 

divinos. Había, por tanto, una aceptación tácita de la insurrección y 

se contemplaba la actuación excepcional de alguien legitimado por 

el mandato de Dios (Hancock, 1989, 72-77). Más allá de Calvino, 

hubo autores como el teólogo Teodoro de Beza –Théodore de 

Bèze–, que en su obra De iure magistratuum planteaba la idea del 

pacto y la del derecho de resistencia, en oposición a un tirano que 

ejerciera su autoridad contra las buenas leyes o negara ciertos 

privilegios como la libertad religiosa. En una línea similar, se puede 

mencionar a Philippe Duplessis-Mornay, a François Hotman, autor 

de Franco-Gallia, al teólogo calvinista Philips van Marnix; también 

podemos incluir obras como Vindiciae contra tyrannos, publicada en 

Basilea en 1579-1581 bajo el pseudónimo Stephanus Junius Brutus, 

donde se planteaba la cuestión del tiranicidio y el derecho de 

 

52 Bastará un ejemplo extraído del ejemplar que aquí analizamos, perteneciente al 
Sueño del Infierno –sexta vision–, pp. 303-304: «Caluin, que ses sectateurs 
déchiroient à belles ongles, recognoissant qu’il les auoit abusez & trompez, 
comme son nom en Latin l’accuse, Caluo, ie trompe [...] Le Simoniaque Beze, 
Legislateur & Ministre de Geneue estoit assis, & lisant dedans la chaire de 
pestilence...». 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

150 

 

resistencia. Algunas de esas ideas, como la del pacto político, 

habían sido manejadas por autores católicos españoles: dentro de 

la Escuela de Salamanca, Francisco de Vitoria y Francisco Suárez; 

también el jesuita Juan de Mariana. De hecho, es muy significativo 

que Beza, admirador del sistema político español, presentara en De 

iure magistratuum las estructuras políticas de España como 

ejemplares, subrayando la autoridad de los estamentos frente a los 

reyes (Huesbe, 2003).  

También es relevante que el jurista reformado Herman 

Vultejus, maestro de Monaeus, en 1599 preparase una edición de 

In quaedam imperatorum rescripta de Antonio de Padilla y Meneses, 

catedrático en Salamanca, precedida de una epístola en que 

ponderaba el excelente trabajo de los juristas españoles, 

subrayando su perspicacia y seriedad (Weber, 1953, 723). Pero aquí 

ha de interesar especialmente la figura de Matthias Martinius, 

quien, según ya adelanté, fue protector de Johannes Conradus 

Monaeus en Bremen, donde también fue maestro de Johannes 

Cocceius, uno de los principales defensores de la teología de la 

alianza. Martinius representa bien al teólogo reformado de 

comienzos del siglo XVII, tanto por adoptar el lenguaje del pacto 

como por su visión de las condiciones de la vida política 

posteriores a la «caída» de la humanidad en el pecado. En su obra 

De Gubernatione Mundi, 1613, defendió el pacto creacional de la 

humanidad con Dios, mientras que cualquier forma de consociatio 

humana llevaría, en su opinión, la marca del pecado. 

Probablemente Martinius había tomado prestado el término 

consociatio de la obra de Althusius, a quien conoció muy de cerca, 

pues ambos fueron profesores en Herborn y también coincidieron 

en Emden (Henreckson, 2019, 65). 

Johannes Althusius (1557-1638), que ocupó una cátedra de 

Derecho en Herborn, llegó a plantear en su Politica methodicae digesta, 

1603-1614, entre otras cosas, que ciertos magistrados o asambleas 

podían estar dotados de autoridad para ejercer resistencia ante un 

tirano si sus acciones eran injustas y moralmente contrarias a la ley; 

consideró que la tiranía destruía los fundamentos de la consociatio y 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

151 

 

que el tirano era un instrumento del diablo53. E. Reibstein (1949; 

1955) defendió que en la obra de Althusius había una clara 

dependencia de los iusnaturalistas españoles del siglo XVI y lo 

consideró continuador de la Escuela de Salamanca: concretamente, 

habrían ejercido una decisiva influencia Diego de Covarrubias –

Variarum resolutionum libri tres, Practicarum quaestionum liber unus– y 

Fernando Vázquez de Menchaca –Controveriarum usu frequentium libri 

tres–, sobre todo en cuestiones de Derecho natural y de gentes, 

soberanía popular y sometimiento del príncipe a las leyes divina y 

humana (Fernández de la Mora, 1991)54. Por otro lado, la Política de 

Althusius se relaciona estrechamente con el programa de estudios 

de la facultad de jurisprudencia de la Universidad de Herborn –

surgida ante la necesidad de institucionalizar y dar forma a la 

teología calvinista–, para lo cual se tomó como modelo la facultad 

de Derecho de la católica Universidad de Pont-a-Mousson, 

fundada por los jesuitas en 1572, de manera que se puede 

reconocer una línea discursiva común entre Jean Bodin, Pierre 

Grégoire y Althusius (Carvajal, 2014, 419-421). También será 

pertinente apuntar la coincidencia de Althusius con Justo Lipsio en 

la difusión de ciertas ideas sobre el buen gobierno; de hecho, 

Lipsio es citado de manera regular en la Politica del teólogo alemán, 

donde se adivina un eco del neoestoicismo lipsiano: es muy 

probable que De constantia libri duo, 1583, influyera de modo 

decisivo en Johannes Althusius (Aroney y Kennedy, 2020, 23).  

Si regresamos una vez más, antes de concluir, al caso de 

Johannes Conradus Monaeus, veremos que, si bien no desarrolló –

o al menos no lo plasmó por escrito– una teoría política que 

permita compararlo con las figuras anteriormente mencionadas, en 

 

53 Es muy amplia la bibliografía referida a las ideas políticas de Althusius, entre 
la que se encuentran los trabajos ya fundamentales de Gierke, Winters, 
Friedrich, Hüglin o Knöll. Para una síntesis en español y abundantes referencias 
bibliográficas al respecto, véase Carvajal (2014). De la Politica hay traducción 
española de Mariño y Truyol (Althusius, 1990). 
54 En un sentido más puramente político, son también elocuentes las palabras de 
Figgis (1999, 28), quien ha visto en Althusius un eslabón entre la obra de Juan 
de Mariana y los revolucionarios franceses del XVIII: «Mariana planted, 
Althusius watered and Robespierre reaped the increase».  



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

152 

 

algunos opúsculos y disputas en que participó se percibe cierto 

interés por la política a nivel teórico, dentro de una perspectiva 

jurídica, que sería avivado tal vez por su actividad diplomática y 

como consejero, según queda ya expuesto. Un ejemplo ilustrativo 

de ello lo tenemos en la Disputatio Justinianea secunda, de jure naturali, 

gentium, ac civili, disputa académica presidida por Monaeus en 1647. 

Especialmente elocuentes son algunas de las tesis sometidas a 

examen público (Monaeus y Finckius, 1647): 

 
 [XXXVIII] Summae potestati, ut puta ordinationi 

Divinae, resistere nemini fas est. 
 
[XXXIX] Quod si potestas illa personam Principis 

deponat, ac Tyranni assumat, tum resistentem excusari 
posse puto, quod tamen cum mica salis est accipiendum.  

 

Aquí, si bien inicialmente se rechaza el derecho de 

resistencia, apelando al mandato divino, se acepta como lícita la 

resistencia al poder cuando el príncipe es sustituido por un tirano, 

aunque advirtiendo de que ha de tomarse la decisión con cautela.  

Es relevante que Monaeus –y el círculo universitario al que 

pertenecía– se interesara por la tan debatida cuestión, durante los 

siglos XVI y XVII, del derecho de resistencia ante el tirano55, 

coincidiendo con algunos autores en determinados planteamientos. 

Como hemos visto, se dio cierta confluencia, en lo que se refiere a 

la concepción de la autoridad temporal, entre autores católicos y 

calvinistas, por lo que resulta verosímil la presencia del Discurso de 

todos los diablos, obra de contenido marcadamente político –con 

especial atención a las figuras del favorito y el tirano–, entre las 

lecturas de un jurista y profesor reformado. 

 

55 Aunque seguramente no trascienda lo anecdótico, puede ser útil apuntar que 
al cálculo renal que causó su última enfermedad y que lo atormentó antes de 
morir, le dio Monaeus –sin duda irónicamente– el nombre de Erasmo; para 
ponderar la crueldad del dolor que le causaba, fue comparado entonces aquel 
cálculo con el legendario rey etrusco Mecenio y con Fálaris, ejemplos 
prototípicos de tirano (Effigies et vitae, 1654, 202). 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

153 

 

Parece probado que hubo interés por algunos textos 

quevedianos, dentro de la órbita calvinista, durante el siglo XVII. 

Indicio de ello es la existencia de traducciones al holandés, al 

alemán, al inglés y al francés56, si bien habrá que aceptar que ese 

interés sería parcial, selectivo, pues se sometieron los textos a 

profundas manipulaciones en algunos casos. La prueba más sólida 

la proporciona el capitán Haring van Harinxma, primer traductor 

de los Sueños al neerlandés, que vio en la obra de Quevedo una 

forma de combatir los vicios, es decir, que se sintió atraído por su 

dimensión moralizante. Por su parte, Johannes Conradus 

Monaeus, como profesor y lector especializado, parece que se 

centró principalmente en la vertiente política de Les visions (más 

específicamente, la del Discurso de todos los diablos). 

En la primera mitad del siglo XVII, entre la élite cortesana 

y los círculos intelectuales de la sociedad neerlandesa de fe 

reformada, la imagen que se tuvo de España y la cultura española 

distaba bastante del extremismo o el rechazo, que sí se dio en un 

ámbito más general57. El interés por los escritores españoles se 

mantuvo muy vivo, como evidencia la adquisición de libros 

jurídicos, teológicos, historiográficos y literarios (Lechner, 2004, 

232). Del mismo modo que Cervantes, Lope de Vega o Gracián, 

también Quevedo fue un autor bastante apreciado en las 

Provincias Unidas. Es significativo que mereciera elogios de un 

calvinista convencido como Harinxma, quien manifestó su 

admiración por el ingenio y el refinado estilo del señor de la Torre 

de Juan Abad (Moser, 2002, 49-51). El caso de Johannes Conradus 

Monaeus parece haber sido similar. El testimonio –aunque exiguo– 

que ofrece la biblioteca de Monaeus ha de apreciarse, en este 

contexto, como ejemplo de la proyección que pudo alcanzar la 

obra de Quevedo en un ámbito tan insospechado como el 

reformado, a priori hostil a las convicciones del autor pero afín a 

cierta perspectiva política, lo cual contribuye –siquiera 
 

56 Al menos hasta la revocación del Edicto de Nantes, en 1685, los potenciales 
lectores calvinistas en Francia serían numerosos. 
57 Por ejemplo, cuando en 1594 Groninga se reincorporó a las Provincias 
Unidas, adoptando el calvinismo más ortodoxo, fueron numerosas las 
prohibiciones y persecuciones a los católicos. 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

154 

 

mínimamente– a enriquecer el estudio de la recepción de los textos 

quevedianos con datos concretos sobre un lector contemporáneo.  

 

 

 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

155 

 

Fig. 1. Les visions, París, Pierre Billaine, 1639. Biblioteca particular, 

Salamanca, R065 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

156 

 

Bibliografía 

 
AA, Abraham Jacob van der. (1869) Biographisch woordenboek der 

Nederlanden. Vol. 12-2. Haarlem. J. J. van Brederode.  

ANDREAE, Johannes Heinricus. (1784) Crvcenacvm Palatinvm 
cum ipsius archisatrapia ex historia, potissimvm politica & litteraria, illuvstratvm. 
Heidelberg. Johannes Baptist Weisen. 

ALONSO VELOSO, María José. (2013) «Noticia sobre una 
traducción al italiano de Doctrina moral de Quevedo». La Perinola. 17. 203-
228. 

ALONSO VELOSO, María José. (2015) «La recepción europea 
del Marco Bruto de Quevedo: traducciones hasta el siglo XVIII». La 
transmisión de Quevedo. Flavia Gherardi y Manuel Ángel Candelas 
Colodrón (ed.). Vigo. Academia Editorial del Hispanismo. 

ALONSO VELOSO, María José. (2016) «La politique de Dieu: 
una traducción desconocida de la obra de Quevedo, en un manuscrito 
del siglo XVII». Dicenda. 34. 33-67. 

ALONSO VELOSO, María José. (2017) «La recepción de la 
sátira lucianesca de Quevedo en Inglaterra: la primera traducción de 
Discurso de todos los diablos». Quevedo en Europa, Europa en Quevedo. María 
José Alonso Veloso (ed.). Vigo. Academia del Hispanismo. 125-148. 

ALONSO VELOSO, María José. (2024) «La transmisión de los 
Sueños de Quevedo en Europa, la primera traducción francesa de Discurso 
de todos los diablos». Les «Sueños» de Quevedo. Rafaèle Audoubert, Marina 
Mestre-Zaragoza y Philippe Meunier (ed.). París. Classiques Garnier. 
117-150. 

ALTHUSIUS, Johannes. (1990) Politica (1603, 1614). Primitivo 
Mariño y Antonio Truyol (trad.). Madrid. Centro de Estudios 
Constitucionales. 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

157 

 

ARBESÚ, David. (2006) «La manipulación ideológica de las 
obras de Quevedo en la Inglaterra del siglo XVII». La Perinola. 10. 317-
338. 

ARONEY, Nicholas y Simon P. Kennedy. (2020) «Johannes 
Althusius’ Cosmopolitan Defense of Local Politics». Cosmopolitanism and 
its discontents: rethinking politics in the age of Brexit and Trump. Lanham. 
Rowman & Littlefield. 19-36. 

ASTRANA MARÍN, Luis. (1946) Epistolario completo de D. 
Francisco de Quevedo-Villegas. Madrid. Instituto Editorial Reus. 

BAHL, Peter. (2001) Der Hof des Großen Kurfürsen. Studien zur 
höheren Amtsträgerschaft Brandenbrug-Preußens. Köln / Weimar / Wien. 
Böhlau. 

BARONE, Lavinia. (2014) La Carta a Luis XIII de Quevedo y la 
polémica antifrancesa en Italia en el siglo XVII. Pamplona. Eunsa. 

BENTHEMS, Henrich Ludolff. (1698) Holländischer Kirch und 
Schulen Staat. Franckfurt / Leipzig. Nicolaus Forsters / Buchhandl. 

BERKEL, Klaas van y Guus Termeer. (2021) The University of 
Groningen in the World. A Concise History. Amsterdam. Pallas Publications. 

BLANCO, Mercedes. (1998) «Del Infierno al Parnaso. 
Escepticismo y sátira política en Quevedo y Trajano Boccalini». La 
Perinola. 2. 155-193. 

BRÖGELMAN, Herta. (1959) Die Französischen Bearbeitungen der 
«Sueños» des Don Francisco de Quevedo von 1632 bis 1759 (tesis doctoral). 
Universidad de Göttingen. 

CARABIAS ORGAZ, Miguel. (2025) «Un conjurado que leía a 
Quevedo. Recepción de la Vida de Marco Bruto en el contexto de la 
conspiración de Aragón de 1648». Edad de Oro. 44. 441-460. 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

158 

 

CARVAJAL, Patricio H. (2014) «La Staatslehre de Johannes 
Althusius (1557-1638) y la escuela de jurisprudencia de Herborn». Revista 
de Estudios Histórico-Jurídicos. 36. 413-436.  

CIORANESCU, Alejandro. (1977) Bibliografía francoespañola 
(1600-1715). Madrid. Anejos del Boletín de la Real Academia Española. 

DÍAZ MARTÍNEZ, E. M. (1999) «Las fuente del Discurso de las 
privanzas». La Perinola. 3. 109-130.  

Effigies et vitae professorvm Academiae Groningae et Omlandiae. (1654) 
Groningae. Iohanem Nicolai. 

EHRLICHER, Hanno. (2011) «Quevedo en Alemania». La 
Perinola. 15. 95-111. 

EHRLICHER, Hanno. (2017) «Visiones de Quevedo: 
traducciones y transferencias culturales en la Alemania del siglo XVII». 
Quevedo en su contexto europeo. Política y religión. Traducciones y textos burlescos. 
María José Alonso Veloso (ed.). Vigo. Academia del Hispanismo. 125-
143. 

FERNÁNDEZ DE LA MORA, Gonzalo. (1991) «El 
organicismo de Althusio». Revista de Estudios Políticos. 71. 7-38. 

FEROS CARRASCO, Antonio. (1999) «Imágenes de maldad, 
imágenes de reyes: visiones del favorito real y el primer ministro en la 
literatura política de la Europa moderna, c. 1580-c. 1650». El mundo de los 
validos. John Elliott (ed.). Madrid. Taurus. 293-320. 

FIGGIS, John Neville. (1999) Polithical Thought from Gerson to 
Grotius: 1414-1625: Seven Studies. Kitchener. Batoche Books. 

FREHER, Paulus. (1688) Theatri virorum eruditione clarorum. Tomus 
posterior. Noribergae. Haeredum Andreae Knorzii. 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

159 

 

GARCÍA LÓPEZ, Jorge. (2017) «Quevedo dentro del 
pensamiento hispánico del Barroco». La Perinola. 21. 207-220.  

GARCÍA SÁNCHEZ, Lúa. (2017) «La traducción polaca 
de Política de Dios de Quevedo». Quevedo en Europa, Europa en Quevedo. 
María José Alonso Veloso (ed.). Vigo. Academia del Hispanismo. 151-
169. 

GARZELLI, Beatrice. (2018) Traducir el Siglo de Oro: Quevedo y sus 
contemporáneos. Nueva York. IDEA. 

GRÄSSE, Jogann Georg Theodor. (1864) Trésor de livres rares et 
précieux ou Nouveau dictionnaire. Vol. V. Dresde. Rudolf Kuntze. 

HANCOCK, R. C. (1989) Calvin and the foundations of modern 
politics. New York. Cornell University Press. 

HENRECKSON, David P. (2019) The Immortal Commonwealth. 
Covenant, community, and political resistance in early reformed thought. Cambridge 
/ Nueva York. Cambridge University Press. 

HOTSON, Howard. (2020) The Reformation of Common Learning. 
Post-Ramist Method and the Reception of the New Philosophy, 1618-1670. 
Oxford. Oxford University Press. 

HUESBE LLANOS, Marco A. (2003) «El derecho de resistencia 
en el pensamiento político de Teodoro Beza». Revista de Estudios Histórico-
Jurídicos. 25. 483-504. 

IGLESIAS, Rafael. (2010) «Cómo ha de ser el privado de Francisco 
de Quevedo y la tradición española antimaquiavélica de los siglos XVI y 
XVII». La Perinola. 14. 101-127.  

IGLESIAS, Rafael. (2014) «Las alusiones directas a la simulación 
y a la disimulación en Vida de Marco Bruto y otras obras representativas de 
Francisco de Quevedo». eHumanista. 27. 415-465.  



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

160 

 

LECHNER, Jan. (2004) «¿La imagen del español...?». Imágenes de 
España en culturas y literaturas europeas. José Manuel López de Abiada y 
Augusta López Bernasocchi (ed.). Madrid. Verbum. 

MARAÑÓN RIPOLL, Miguel. (2004) «Reyes y privados. 
Discurso satírico y filosofía política en un texto quevediano». Criticón. 92. 
123-140. 

MARAÑÓN RIPOLL, Miguel. (2005) El Discurso de todos los 
diablos de Quevedo. Estudio y edición. Madrid. Fundación Universitaria 
Española. 

MARAVALL, José Antonio. (1982) «Sobre el pensamiento 
social y político de Quevedo (una revisión)». Homenaje a Quevedo. Academia 
literaria renacentista II. Víctor García de la Concha (ed.). Salamanca. 
Universidad de Salamanca. 69-132. 

MARTINENGO, Alessandro y Diego SÍMINI. (2003) «La 
primera traducción italiana del Buscón». Estudios sobre el Buscón. Pamplona. 
Eunsa. 273-294. 

MONAEUS, Johannes-Conradus y Nicolaus Finckius. (1647) 
Disputatio Justinianea secunda, de jure naturali, gentium, ac civili. Qvam SS. Triade 
prosperante, & succurrente praeside clarissimo, amplissimo, consvltissimo viro, D. 
Johan-Conrado Monaeo... Publico examini exasciandam subjicit Nicolaus Finckius 
Groninganus. Groninga. Johannis Cöllen. 

MOSER, Nelleke. (2002) «Overdroomede Dromen Haring van 
Harinxma (1604-1669) als Vertaler van Quevedo’s Sueños». Jaarboek voor 
Nederlandse Boekgeschiedenis. 9. 41-56. 

NIDER, Valentina. (2011) «Nicolò Serpetro, traductor del Marco 
Bruto de Quevedo». La Perinola. 15. 171-190. 

NIDER, Valentina. (2012) «Texto y contexto de dos 
traducciones olvidadas: La Carta a Antonio de Mendoza de Quevedo y la 
Instrucción al Exercicio de la muerte de Luisa de Padilla, condesa de 
Aranda». Il prisma di Proteo: riscritture, ricodificazioni, traduzioni fra Italia e 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

161 

 

Spagna (sec. XVI-XVII). Trento. Università degli Studi di Trento. 481-
504. 

OHLN, Sven Em. (1967-1969) «Martinus Gestrinius». Svenskt 
biografiskt lexikon. Erik Grill (ed.). Vol. XVII. Estocolmo. Norstedt 
Tryckeri. 

PERAITA, Carmen. (1996) «From Plutarch’s Glossator to Court 
Historiographer: Quevedo’s Interpretative Strategies in Vida de Marco 
Bruto». Allegorica. 17. 73-94. 

PERAITA, Carmen. (1997) Quevedo y el joven Felipe IV. El príncipe 
cristiano y el arte del consejo. Kassel. Reichenberger. 

PHÉLOUZAT, Colette. (1973) La Geneste, traducteur de Francisco 
de Quevedo (tesis doctoral). Universite de Bourdeaux. 

PIŁAT-ZUZANKIEWICZ, Marta. (2107) «La perfecta privanza 
según Francisco de Quevedo: de la aproximación teórica a la visión 
dramatizada». La Perinola. 21. 67-97. 

QUEVEDO, Francisco de. (1852) Obras de don Francisco de 
Quevedo Villegas. Edición de Aureliano Fernández-Guerra. Biblioteca de 
Autores Españoles. Vol. XXII. Madrid. Rivadeneyra.  

QUEVEDO, Francisco de. (2003) Discurso de todos los diablos o 
infierno enmendado. Edición de Alfonso Rey. Obras completas en prosa. Vol. I-
2. Alfonso Rey (dir.). Madrid. Castalia. 469-560. 

REIBSTEIN, Ernst. (1949) Die Anfänge des neueren Natur und 
Völkerrechts. Berna. Haupt. 

REIBSTEIN, Ernst. (1955) Johannes Althusius als Fortsetzer der 
Schule von Salamanca. Untersuchungen zur Ideengeschichte des Rechtsstaates und 
altprotestantischen Naturrechtslehre. Karlsruhe. C. F. Müller. 



MIGUEL CARABIAS ORGAZ                                             BBMP. CI-1, 2025 

162 

 

REY, Alfonso. (2003) «Introducción al volumen I». Francisco de 
Quevedo. Obras completas en prosa. Vol. I-1. Alfonso Rey (dir.). Madrid. 
Castalia. XXIX-XXXVII. 

REY, Alfonso. (2012) «Introducción». Francisco de Quevedo. 
Obras completas en prosa. Vol. V. Alfonso Rey (dir.). Madrid. Castalia. 11-
83. 

ROIG MIRANDA, Marie. (1997) «Las traducciones francesas 
de los Sueños de Quevedo en el siglo XVII y hasta 1812 (Nota 
bibliográfica)». Quevedo a nueva luz: escritura y política. Lía Schwartz Lerner y 
Antonio Carreira (ed.). Málaga. Universidad de Málaga. 165-212. 

ROIG MIRANDA, Marie. (1998) «Le texte des Sueños de 
Quevedo et sa traduction française par le sieur de la Geneste». Théorie et 
pratique du texte. P. Demarolle (ed.). Lublin. Wydawnictwo UMCS. 155-
166. 

ROIG MIRANDA, Marie. (2000) «Edición y anotación de Les 
Visions del Sieur de La Geneste». La Perinola. 4. 367-378. 

ROIG MIRANDA, Marie. (2003) «Las traducciones francesas 
del Buscón». Estudios sobre el Buscón. Alfonso Rey (ed.). Pamplona. Eunsa. 
243-272. 

ROIG MIRANDA, Marie. (2004) Les visions de Quevedo traduites 
par le sieur de la Geneste. París. Champion. 

ROIG MIRANDA, Marie. (2011) «La recepción de Quevedo en 
Francia». La Perinola. 15. 235-261. 

ROTSCHEIDT, Wilhelm. (1908) «Rheinische Studenten am 
Gymnasium illustre in Bremen (1610-1788)». Zeitschrift des Bergischen 
Geschichtsvereins. 41. 133-155. 

SCHWARTZ, Lía. (2000) «Justo Lipsio en Quevedo: 
Neoestoicismo, política y sátira». Encuentros en Flandes: relaciones e 



BBMP. CI-1, 2025      FRANCISCO DE QUEVEDO EN LA BIBLIOTECA... 

163 

 

intercambios hispanoflamencos a inicios de las Edad Moderna. Werner Thomas y 
Robert A. Verdonk (ed.). Lovaina. Leuven University Press / Fundación 
Duques de Soria. 227-273. 

SCHWARTZ, Lía. (2013) Lo ingenioso y lo prudente. Bartolomé 
Leonardo de Argensola y la sátira. Salamanca. Universidad de Salamanca. 

SORIA, Mario. (1997) «Calvinistas y católicos ante el origen y 
límites del poder. Un apunte sobre las ideas políticas en la segunda mitad 
del siglo XVI». Anales de la Fundación Francisco Elías de Tejada. 3. 121-140. 

STELLING-MICHAUD, Suzanne. (1975) Le livre du recteur de 
l’Académie de Genève (1559-1878). IV Notices biographiques des étudiants H-M. 
Genève. Librairie Droz. 

STOLL, Andreas. (1970) Scarron als Übersetzer Quevedos. Studien 
zur Rezeption des Pikaresken Romans «El Buscón» in Frankreich («L’aventurier 
Buscon», 1633). Colonia. Kölner Universität. 

STRIEDER, Friedrich Wilhelm. (1794) Grundlage zu einer 
Hessischen Gelehrten und Schriftsteller Geschichte. Seit der Reformation bis auf 
gegenwärtige Zeiten. Vol. ix. Kassel. J. H. G. Griesbachs. 

VALLES CALATRAVA, José R. (2008) Teoría de la narrativa. 
Una perspectiva sistemática. Madrid / Fráncfort del Meno. Iberoamericana / 
Vervuert. 

WEBER, Dr. von. (1953) «Influencia de la literatura jurídica 
española en el Derecho penal común alemán». Anuario de Historia del 
Derecho Español. 23. 717-735. 

WIPPERMANN, C. W. (1853) Regesta Schaumburgensia. Die 
gedruckten Urkunden der Grafschaft Schaumburg zusammengestellt, Zeitschrift des 
Vereins für hessische Geschichte und Landeskunde. Vol. 5. Kassel. im 
Kommissions-Verlage von J. J. Bohné. 

 


