Jorge Canals Pifias

Amés de Escalante ante las ruinas de la Antigua Roma: una vision becqueriana
Boletin de la Biblioteca de Menéndez Pelayo. C1-1, 2025, 233-254
https://doi.otg/10.55422/bbmp.1148

AMOS DE ESCALANTE ANTE LAS RUINAS DE
LA ANTIGUA ROMA: UNA VISION
BECQUERIANA

Jorge CANALS PINAS
Universita degli Studi di Trento
ORCID: 0000-0002-9171-5620

Resumen:

En el presente articulo se analiza la descripcion de las ruinas del Coliseo romano
en Del Ebro al Tiber (1864) de Amos de Escalante, atendiendo a su filiacion
estética con el posromanticismo espafiol y, en particular, a la influencia de
Gustavo Adolfo Bécquer. A partir del examen comparado con el texto
becqueriano sobre el monasterio de San Juan de los Reyes en Historia de los templos
de Espaiia (1857), se demuestra que Escalante adopta y reelabora una misma
poética de la ruina: la que concibe los vestigios del pasado no como objetos
arqueoldgicos, sino como espacios visionarios y morales donde la imaginacion
poética restituye la vida y el sentido a lo destruido. El articulo identifica los
recursos formales compartidos que configuran una estética de lo sublime y lo
alucinatorio, en la que la contemplacion de las ruinas deviene experiencia
espiritual. Sin embargo, frente a la ambigiedad melancélica de Bécquer,
HEscalante transforma la vision romantica en alegorfa cristiana y en lectura
providencialista de la historia, convirtiendo el Coliseo en simbolo de redencion
y martirio. De este modo, su escritura ejemplifica el transito del Romanticismo
espafnol hacia una sensibilidad confesional y moralizante en la literatura de viajes
de la segunda mitad del siglo XIX.

Palabras clave:

233



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

Posromanticismo. Gustavo Adolfo Bécquer. Pedro Antonio de Alarcén. Roma.
Ruinas. Coliseo. Sublimidad.

Abstract:

In this article we examine Amos de Escalante’s depiction of the ruins of the
Roman Colosseum in De/ Ebro al Tiber (1864), focusing on its aesthetic affiliation
with Spanish post-Romanticism and, in particular, the influence of Gustavo
Adolfo Bécquer. Through a comparative analysis with Bécquer’s text on the
monastery of San Juan de los Reyes in Historia de los templos de Espaiia (1857), it is
shown that Escalante adopts and reworks a shared poetics of the ruin: one that
conceives the remnants of the past not as archaeological objects, but as visionary
and moral spaces where poetic imagination restores life and meaning to what
has been destroyed. The article identifies the formal devices common to both
authors which together create an aesthetic of the sublime and the hallucinatory,
wherein the contemplation of ruins becomes a spiritual experience. However,
unlike Bécquer’s melancholic ambiguity, Escalante transforms the Romantic
vision into a Christian allegory and a providential reading of history, turning the
Colosseum into a symbol of redemption and martyrdom. In this way, his writing
exemplifies the transition of Spanish Romanticism toward a more confessional
and moralizing sensibility within the travel literature of the second half of the
nineteenth century.

Key Words:
Post-Romanticism. Gustavo Adolfo Bécquer. Pedro Antonio de Alarcén. Rome.
Ruins. Colosseum. Sublimity.

La descripcién que de las ruinas de la antigiedad romana nos
proporciona Amés de Escalante en las paginas de De/ Ebro al Tiber (1864)" se
sujeta a los canones formales y retéricos del posromanticismo. En dicho
fragmento se configura un paisaje sublime, en el que los vestigios arquitecténicos
esparcidos por el Campo Vaccino, la Via Sacra y el recinto del Coliseo,
contemplados a la luz de la luna (en cumplimiento de un precepto estético en
boga que, arrancando en Chateaubriand?, se replicé en la mayor parte de relatos

! La obra fue publicada bajo la autoria de Juan Garcia. Era este el seudénimo que Escalante solia
utilizar para firmar sus textos periodisticos y libros de viajes, reservando sus verdaderas sefias de
identidad exclusivamente para la divulgacién de su produccion poética (Cossio, 1933, 14-15).

2 Léanse las paginas del breve capitulo que lleva por epigrafe «Promenade dans Rome, au clair
de lune» y que se halla contenido en el Voyage en Italie (1969, 99-100). Por lo que se refiere a la

234



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

decimononicos anclados en la urbe latina), excitan la sensibilidad del viajero
peripatético de cuyo fondo emocional emerge un redescubrimiento del mundo
circunstante. Constituye un caso que ejemplifica el Ruinenschmerz en estado puro,
por mas que poco de nuevo aporta con respecto a esa capacidad compartida con
otros autores para aproximarse a los vestigios arqueologicos de Roma con una
disposiciéon de animo que hace posible que el viajero caiga en estado de trance y
llegue al punto de experimentar visiones perturbadoras, como si ante sus 0jos se
manifestaran figuras del pasado ligadas al lugar por el que transita. Todo ello de
acuerdo con ese «caracter retérico-alucinatorio» que Silver (1996: 90) advirtié en
los ensayos arqueoldgicos de Gustavo Adolfo Bécquer y que contagié a
escritores que le sucedieron.

Aun asf hay, en el texto de Amos de Escalante, rasgos distintivos que lo
singularizan frente a las estampas de sus contemporaneos’. Pedro Antonio de
Alarcon in primis. En el analisis de la descripcion del anfiteatro Flavio, que
afrontaremos en las siguientes paginas, desarrolla el autor cantabro estilemas que
lo distinguen de quienes encauzaron asimismo la estela de aquel inclasificable y
tardfo movimiento que, cuando menos en la respectiva proyeccion espafiola,
tuvo contornos extremadamente evanescentes y también excéntricos respecto a
lo que habian sido los rasgos capitales del alto romanticismo europeo.

Precisamos, al respecto, que tales nociones se utilizaran a lo largo de
nuestro articulo en sentido comparativo y no como categotias cerradas. Con alto
romanticismo europeo remitimos, muy sintéticamente, a una tradicion
romantica temprana marcada por la exaltacion subjetiva, la ambivalencia
simbdlica y la ruina como espacio de ensofiacién histérica; mientras que con la
etiqueta de posromanticismo designamos, por su parte (y pensando sobre todo
en como se declina en la obra de Amoés de Escalante), una reescritura de esos
mismos motivos, en la que la experiencia visionaria se carga de sentido moral,
confesional o providencialista.

predileccion de los escritores espafioles por Chateaubriand, vid. Peers (1954, 171-174). En el
caso concreto del autor cantabro, y si damos crédito a las palabras de Marcelino Menéndez y
Pelayo, el erudito sefiala que su paisano era buen lector del «delicioso V7aje a Italia del Presidente
De Brosses, cuyas amenas paginas tanto regocijaban a Escalante» (1907, 198-199). Basta, con
todo, un rapido cotejo para advertir la nula influencia que pudo haber tenido esta lectura en el
santanderino llegado el momento de describir las ruinas de la antigua Roma (De Brosses, 1923,
31-49).

3 José Matrfa de Cossfo ha observado, no sin cierto humorismo, que el autor santanderino muestra
a menudo su capacidad para «profetizar sobre ruinas, como el profeta sobre huesos y animar el
paisaje nativo con la vida finada de otras épocas, con el bullicio de fenecidas costumbres» (1933,
27). Algo que, como se ve, no se limita a hacer tan solo cuando se desplaza por su tierra natal.

235



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

El fragmento al que aludimos, y que analizamos en el presente trabajo,
halla su espacio en uno de los episodios centrales del relato viajero que Amos de
Escalante redactd’, a los tres afios de haber cumplido con un largo periplo por
Italia que tuvo lugar entre fines de julio de 1860 y las primeras semanas de 1861.
Lapso de tiempo en el que, en mas de una etapa, el cantabro llegd a coincidir
con Pedro Antonio de Alarcén, ese singular «romantico que juega a realista» de
acuerdo con el ocurrente etiquetado que debemos a Peers (1954, 512). Ambos
autores se hallaban, por lo demas, ligados al ejercicio del periodismo profesional
que se estaba consolidando en las redacciones de las capitales europeas al calor
de la guerra de Crimea, de las campafias norteafricanas, de la guerra de secesion
norteamericana y también de la imparable lucha risorgimentale que, bajo el mando
de la dinastia Saboya, permitia vislumbrar por fin la azarosa unificacién politica
de la peninsula italiana con capitalidad en Turin.

Bastante menos audaz que Alarcén —quien pocos meses antes de su
llegada a Italia, y vistiendo ropas de combatiente, habia afrontado su bautismo
de fuego y sido testigo directo de la conquista militar de la plaza de Tetuan—, de
la lectura del relato testimonial de Amods de Escalante no deducimos que el
santanderino intentara penetrar en los enclaves de Campania desde los que
pudiera asistir al estertor de los ultimos dias de los dominadores borboénicos
puestos bajo asedio en el reducto de la fortaleza de Gaeta. Pero si que, en
cambio, ambos transcurrieron en mutua compaiia las festividades navidefias de
1860 en una capital pontificia fantasmagorica y bajo latente amenaza bélica, pese
al presidio de las tropas francesas de Napoleon III con las que se procuraba
garantizar la salvaguardia del papa-rey. De ahi el interés que deriva de la lectura
del testimonio escrito de Amos de Escalante; por mas que este quedara eclipsado
por la fortuna editorial del diario de viaje de Alarcon, publicado en exitosas
entregas a lo largo de 1861 y que finalmente confluyeron aquel mismo afio en el
volumen que lleva por titulo De Madrid a Napoles'. Pese a ello, sus respectivos
relatos se complementan y dejaron huella en la sucesiva tradiciéon odeporica de
libros de viajeros espafioles a Italia. Sobre todo en los Recuerdos de Italia (1872 y

4 Episodio central, pero que a don Marcelino le supo a poco a juzgar por la siguiente anotacion:
«Falta casi enteramente la descripcién de Roma [...] Intercalado caprichosamente en el libro esta
el relato de una visita nocturna al Coliseo, que hace sentir que tal propdsito no se realizase»
(Menéndez y Pelayo, 1907: 213).

> A lo largo del presente trabajo se indicara, tras la abreviatura, el afio de edicién de la que se
extrae la correspondiente cita, habida cuenta de que las tres publicadas en vida del autor (1861,
1878 y 1886) presentan llamativas variantes. Al respecto remitimos a Canals Pifias (2016).

236



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

1876) de Emilio Castelar y esta obra a su vez, en calidad de anillo de conjuncion,
en Vicente Blasco Ibafiez, autor de En e/ pais del arte (1896)°.

La contemplacién ensimismada del Coliseo, la reliquia por excelencia de
la Antigiedad romana tamizada por la claridad irreal que la luna confiere a los
mérmoles blanquecinos en cuya supetficie reverbera’, se filtra a través de una
sensibilidad excitada por la imaginacién desbocada que induce en el lector a la
sospecha de que el visitante es presa del delirio. El viajero y espectador visionario
de aquellas ruinas se ve a s{ mismo proyectado hacia una dimensién muy alejada
en el tiempo, convirtiéndose de ese modo en testimonio excepcional de una
civilizacion pretérita y extinguida®. De algin modo a ese espectador flanenr se le
despoja de su condicion de turista entrometido (al monumento, que se hallaba
por entonces ain a las afueras de la urbe, no podia accederse al caer la noche) y
acaba cayendo, sin proponérselo, victima de un estado alucinatorio.

Las circunstancias en que tuvo lugar aquella visita —a la que, ademas del
cantabro, se unieron Pedro Antonio de Alarcén y Fernando Fernandez de
Velasco, este ultimo entonces adscrito a la Embajada de Espafa ante la Santa
Sede— favorecieron una experiencia sensorial desligada de las coordenadas de lo
real, orientada en cambio hacia la trascendencia y la elaboraciéon de un
microcosmos imaginario de tintes &é#sch, que suscita una sutil, pero persistente,
angustia metafisica. Al relatar la excursion, refiere el santanderino que se produjo
en el transcurso de una jornada inclemente de invierno, «avanzada ya la noche»
(Escalante, 1864, 239) y en visperas de la celebracién de la Navidad. De dar
crédito a la cronologia del diario de viaje de Alarcén (lo que no siempre resulta
aconsejable), se produjo en la noche del 22 de diciembre de 1860 y fue el
resultado de una resolucién impulsiva que sus participantes tomaron tras uno
mas de los encuentros vespertinos que reunfan periddicamente, en las salas del
Caffe Greco, a los miembros de la nutrida colonia espafiola residente en Roma o
de paso por ella.

¢ En el mencionado volumen confluyeron los articulos que en 1895 habia ido publicando en las
paginas del diario E/ Pueblo, por él fundado. Sobre la influencia del libro de Castelar en las
cronicas italianas de Blasco Ibafiez, admitida por el prolifico escritor valenciano, no se ha llamado
lo bastante la atencion respecto a una admisién de la que ha dejado constancia Pla en Izdlia i el
Mediterrani (1997, 261-262).

7 La luna confiere al panorama una dimensién fantistica e imaginaria, como ha sefialado Bowra
al referirse al «misterio lunar de Coleridge entre el suefio y la vigilia» (1972, 303).

8 Las ruinas de Roma activan en quienes se han educado y crecido en la cultura occidental dicha
dimensién emotiva. Ya William Beckford (tal como recuerda Macaulay [1984, 190]) se habia
sugestionado de manera parecida al pasar por entre las ruinas del Coliseo, que revitalizan la
memoria histérica de sus antiguos protagonistas.

237



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

Todo se confabul6 para crear, de camino al Coliseo, una ambientacién
idénea con la que favorecer una experiencia sensorial extremada: «la tramontana,
viento 4spero del norte’, empujaba anchos vellones de nubes que a intervalos
cubrian el astro, y a intervalos le dejaban ver campeando en toda su luminosa
belleza sobre el oscuro y purisimo azul del cielo» (Escalante, 1864, 240).
Alternancia de claros y de oscuridad, como en la mejor de las tradiciones
pictoricas tenebristas y que sumio a los viajeros en una escenograffa de cufio
gobtico que Alarcon asi describid: «lLa atmodsfera helada carecia de diafanidad, y
la transicion de la blanca luz a las negras sombras era violenta, subita, fantastica
a sumo grado» (Alarcén, 1861, 525). Llegados a lo alto del Capitolio, primera de
las etapas de la comitiva antes de atravesar el Foro y de hacer que el carruaje se
detuviera a los pies del Coliseo, la furia de los elementos se abatié sobre ellos:
«el viento gemfa rasgado en los angulos y cornisas, y ningin otro rumor
respondia a aquel largo lamento» (Escalante, 1864, 240). Un quejido que llevara
progresivamente al autor cantabro a evocar el dolor de quienes sufrieron
persecucion a lo largo del extenso periodo de la Roma imperial, de la que los
vestigios que el viajero contemplaba en el curso de la excursién nocturna eran
recordatorio omnipresente.

Luz, claroscuro, vendaval... Las ruinas diseminadas por el suelo del
antiguo Foro configuran un paisaje caduco y espectral: «Sus arcos, sus columnas,
restos de templos gloriosos, esqueletos de monumentos deshechos en polvo, se
levantaban macilentos y tristes como fantasmas sepulcrales» (Escalante, 1864,
241)". Todo alli era recordatorio de muerte y de devastacién, eco de una
civilizacién arrasada por el tiempo y de la que solo quedaban sus rastros en aquel
paisaje. Pero la claridad de la luna creciente obr6 el sortilegio y parecio insuflar
nueva vida a aquellos testimonios hasta entonces inertes:

 Posteriormente agregard una pincelada sublime con la que caracterizarlo: «a par la luna
iluminase el paisaje con su luz melancélica y le animase el viento con su voz fantastica y
tempestuosa» (Escalante, 1864, 243). La prosopopeya como factor que contribuye a la expresién
plastica de lo sublime ha sido filén desatrollado por Knap (1985) y cumple en la produccion de
Bécquer un papel de relieve, algo que Silver (1996, 124) ha puesto en relacién con el magisterio
de Alberto Lista y Aragon, quien fue su preceptor.

10 Se dirfa que esa imagen macabra que asimila la ruina a un esqueleto fantasmagoérico hunde sus
raices en el humanismo, a juzgar por cuanto redacté el autor anénimo (tal vez el pintor Rafael
de Urbino) de una célebre epistola a Leén X, fechada en 1519, abogando por la preservacion de
los vestigios romanos y en la que se describen las ruinas como obras que se muestran «senza
ornamenti, e, per dir cosi, I'ossa del corpo senza carne» (Settis y Ammanati, 2022, 13).

238



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

los girones de luz que blanqueaban sus angulos y molduras, y que al paso
de las nubes cambiaban y se movian, parecian los girones de sus mortajas
sacudidos por el viento. ;Quién se atreve a romper el silencio de aquellos
cadaveres? ¢Quién osa turbar su reposo solemne? (Escalante, 1864, 241).

Dicho pasaje marca el momento de inflexiéon en el que la naturaleza
muerta despierta a la vida y a partir del cual los componentes de la comitiva
sienten sobre sila amenaza de aquellas presencias fantasmagoricas que les rodean
y que tanto terminan sugestionandoles en aquellas excepcionales
circunstancias'. A partir de este momento, el delirio se insinta progresivamente
hasta imponerse sobre la mente del espectador vulnerable a su influjo.

Pudiera pensarse que los pasajes en los que ya sea Amos de Escalante
que Pedro Antonio de Alarcén rememoran respectivamente aquella excursion
nocturna discurren con total simetrfa. Pero un cotejo pone de inmediato al
descubierto algunas variantes destacables. Una de las mas llamativas (pero poco
sorprendente para quien se haya aproximado antes a los libros de viajes de Pedro
Antonio de Alarcon) deriva del hecho de que en el relato del guadijefio se
enfatiza el caracter aventurero de aquella visita. En MN la excursién al Coliseo
es el resultado de una decision personal que se lleva a cabo en completa soledad.
Una iniciativa de la que un compatriota intent6 disuadirlo hasta el dltimo minuto:
«Vana fue la resistencia que me opusieron mi amigo y mi razon; en vano se me
hablé de ladrones y se me anuncié que las afueras de Roma estarfan intransitables
a consecuencia del hielo y de la nieve de estos dias» (Alarcon, 1861, 524-525). Y
no solo hubo de vencer la resistencia del amigo y del propio sentido comun, que
le dictaban lo contrario a sus deseos, sino que también sobresaltd al conductor
del carruaje en el que monté:

en vano me arguyo la pereza, protest6 la conciencia y me miré asombrado
el cochero a quien le dije en la plaza de Espafia, después de sentarme a su
lado en el pescante: (Al Colosseol... {Todo fue en vano! La suerte estaba

1 Rose Macaulay ha apuntado al desvario mental al que induce el contacto continuado con las
ruinas que son testimonio de grandezas ligadas a tiempos pasados: «T'o be surrounded by great
ruins is seldom safe; they have a singular effect on the mind» (1984, 171). Cabtia, de hecho,
interrogarse sobre las causas de la melancolia que instila todo paisaje en el que las ruinas
sabiamente dispuestas son rastros tangibles de la decadencia de una civilizacién. Tal mecanismo
se activa en los ensayos arqueoldgicos de Gustavo Adolfo Bécquer, donde el autor «alucina
imaginando o, a falta de ello, recuerda platonicamente a los héroes y acontecimientos del pasado
nacional» (Silver, 1996, 118-119). Lo ejemplificaremos, en nuestro trabajo, en la descripcién que
lleva a cabo de San Juan de los Reyes [JR], en lo que postulamos que constituye la fuente de
inspiracion directa para la que del Coliseo romano compuso Amés de Escalante.

239



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

echada. El alma habia recobrado su imperio sobre los sentidos (Alarcon,

1861, 525).

El fragmento de Amoés de Escalante, publicado bastantes afios mas tarde
que MN, esta todo él permeado por un tono elegiaco («Dias inolvidables
aquellos de Romal» [ET, 239]) en el que asoma a la superficie la nostalgia
acuciante que le asalta al rememorar aquellas semanas de invierno transcurridas,
tantos afios atras, en la capital pontificia, cuando buscé cotidianamente la
compafifa de sus compatriotas'®. Evoca asi el domicilio de Juan Bautista de
Sandoval y Manescau, primer secretario de Embajada: «era un hogar carifioso y
apacible donde se ahuyentaban las tristezas nostalgicas que asaltan infaliblemente
al peregrino en tierra extrafia» (Escalante, 1864, 239). Y también, con parecida
intensidad, el circulo de artistas que se reunian cotidianamente por las noches en
los salones de Caffe Greco: «centro hospitalario donde se tendfa cordialmente la
mano al recién venido y se le daba franco lugam (Escalante, 1864, 239). De
hecho, es el recuerdo de una de esas veladas, transcurrida una vez mais en
compania de la colonia hispana, cuanto le incita a dar cuenta de la aventurosa
excursion al Coliseo.

Un ulterior rasgo que distingue la descripcion de Escalante de la de
Alarcén es el itinerario seguido por sus protagonistas. Asi como en el fragmento
del cantabro advertimos una progresiva incursion en el microcosmos de la Roma
antigua (el grupo de amigos se dirige, en un primer momento, al Capitolio, tras
lo cual atraviesa el Foro y llega asi al Coliseo), en el relato de Alarcén la excursion
nocturna apunta directamente al anfiteatro Flavio y solo en el camino de regreso
a Roma el cochero le lleva por la ruta alternativa de Campo Vaccino y del
Capitolio. Es esta altura, punto de observacion tan del gusto de los viajeros del
Romanticismo (Santos Salazar, 2025, 174-175), el lugar desde el que se despide
con melancolia del mundo clasico y pagano antes de volver de nuevo a acogerse
al seguro refugio de la urbe pontificia. Algo que hara solo tras haberse cumplido
la medianoche y solo tras haber declamado teatralmente disticos elegfacos
extraidos de los T7istia de Ovidio, tal como hubiera hecho cualquier personaje
de personalidad exaltada salido de la pluma de Byron. Es decir, de aquel poeta
en el que se cifra el modelo estético y también comportamental de la generacion

12 En Yeves Andrés (2014, 75) se publica una fotografia fechada en Roma, en enero de 1861,
sobre la que ya Pardo Canalis (1979) habia llamado la atencién. En ella figuran Amos de
Escalante en compafia de: Vicente Palmaroli, Diéscoro Tebfilo Puebla, Mariano Soriano
Fuertes, Fernando Fernandez de Velasco, Pompeo Molins, Ramén Pujols, José del Saz
Caballero, Juan Figueras, José de Vilches y Pedro Antonio de Alarcén.

240



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

posromantica espafiola y de Amés Escalante muy en particular, quien llegd a
traducir al autor inglés, tal como recuerda Marcelino Menéndez y Pelayo en su
semblanza del santanderino (1907, 196-197; v.q. Garcia Castafieda, 2012, 272).

En ET, la descripcion del paso de los forasteros por Plaza Capitolina (o
Acroépolis romana de acuerdo con las palabras del cantabro) se despoja de tales
poses, excesos y afectaciones romanticas. A la manera de peregrinos modernos
(«Vagabamos a la ventura» [ET, 240]), la comitiva pasa cohibida bajo la estatua
ecuestre de Marco Aurelio —que aviva a su vez el recuerdo de un verso de
Quevedo («osa pisar el viento»"), con lo que instaura intertextualidad con la
poesia barroca espafola— y de la Minerva romana. Los bultos de dichas estatuas
apenas se advierten en la oscuridad de la noche, aunque son lo bastante
perceptibles como para permitir al autor cantabro contraponer la grandeza
espiritual de los vestigios romanos a la arquitectura de los edificios proyectados
por Miguel Angel, que delimitan la plaza capitolina y que se erigen en paradigma
de la modernidad, tan inferior en todo a la Antigtiedad latina.

El paso fugaz por el Capitolio sirve de transicién a la descripcion del
espacio del Foro por el que acto seguido se adentran tras descender por la Cuesta
sagrada. Todo se dispone en ET como en una progresion que culminara con la
llegada al Coliseo (la ruina maxima de la Roma Imperial) y que exige antes la
paulatina inmersiéon en un mundo contrapuesto a la civilizacion contemporanea.
Al caminar por el Foro y pasar bajo el arco de Tito, nada delata que los viajeros
vayan en busca de una experiencia meramente arqueologica con la que saciar su
erudicion, sino que la descripcion (tan tefida de sublimidad romantica) revela,
con ese peculiar tono elegfaco y reverente que Amoés de Escalente le imprime,
una guéfe emocional y moral, dando pie a una experiencia que logra ponerlos en
comunicacién con la Roma espectral y sagrada. Se hace tangible una melancolia
activa que sirva de acicate para una meditacién amarga sobre el destino de los
imperios, el crimen, la gloria y la expiacion. El paso del Capitolio al Foro puede
leerse, pues, como el descenso al cementerio de la Roma pagana, tras haber
dejado los viajeros a sus espaldas la grandeza fundacional y perdurable de la
latinidad. La sabidurfa de Minerva o la autoridad virtuosa de Marco Aurelio se
elevan a cifra del espiritu invicto de Roma; mientras que el Foro y sucesivamente
el Coliseo se erigen, por su parte, en simbolo antagénico de la decadencia y de
la culpa.

3> En Roma antigna y moderna, ~vv. 97-102: «Alli del atte vi el atrevimiento; / pues Marco Autelio,
en un caballo, armado, / el lautel en las sienes afiudado, / osa pisar el viento, / y en delgado
camino y sendas puras / hallan donde afirmar sus herraduras» (Quevedo, 1974, 115).

241



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

El autor recurre a una potente imagineria macabra mediante la cual
presentar al lector las ruinas que yacen en el Foro, «bafiado por la luna y desierto»
(Escalante, 1864, 241), como si se tratara de cadaveres diseminados en un campo
de desolacién. Los describe como «esqueletos de monumentos deshechos en
polvo» (Escalante, 1864, 241), a los que la claridad que arroja el astro, y que
modula los claroscuros al filtrarse por entre las nubes que se desplazan en el cielo
a remolque del vendaval, hace que se levanten «macilentos y tristes como
fantasmas sepulcrales» (Escalante, 1864, 241). Todo aparece como si se tratara
de cuerpos inertes pertenecientes a una civilizacion desaparecida; cuyas voces,
armas y pasiones han sido silenciadas, pero que logran comunicar su memoria
latente. Los fantasmas habitan el lugar y confieren a la llanura una dimension
espectral, cuya visiéon convierte a los espectadores modernos en testigos
reverentes de un lugar sagrado profanado por el viento. El silencio, la ausencia
de vida y los elementos naturales, asi como la luz y las rafagas de la tramontana
que anima los «girones de sus mortajas» (Escalante, 1864, 241), refuerzan esa
metafora funebre que trasciende lo descriptivo y sugestiona las mentes de los
forasteros hasta modelar un juicio historico y estético sobre la decadencia y la
grandeza de Roma. La ruina deja de ser solo legado y testimonio material de un
pasado pretérito para convertirse en advertencia silenciosa y admonicion para el
hombre del futuro que sepa penetrar y leer en los vestigios antiguos.

La contemplacion de las ruinas activa la imaginacion historica, mediante
la cual el observador no se limita a registrar la materialidad erosionada del
pasado; sino que, estimulado por la huella visible de lo que fue, reconstruye
mental y emocionalmente un mundo desaparecido:

és la imaginaci6 la que reconstrueix la ruina; la que refa els arquitraus, les
columnes 1 les llindes; la que omple de gent les cases buides i els camins
tapats; la que inunda de vida el que ara és mort i la que mena a un altre
ordre, potser no millor que el d’ara, pero si divers i discordant (Mari, 2005,
13-14).

En este sentido, las ruinas se convierten en potentes catalizadores de lo
imaginario, capaces de resucitar épocas remotas con una vivacidad que
trasciende lo arqueoldgico y se adentra en lo simbdlico y existencial'*.

14 La ruina estimula la reevocacion. Y, en este sentido, se hace dificil pensar que la reconstruccién
del pasado a partir de su contemplacién no obedezca a un topos de alcance universal: «A ruin is
a dialogue between an incomplete reality and the imagination of the spectator» (Woodward,
2002, 139). Son las ruinas, y su ensimismamiento en ellas, las que hacen posible una reflexién

242



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

El texto en el que se describe el Coliseo romano da testimonio ejemplar
de este fendmeno. En ¢él, el autor —que comienza registrando una experiencia
nocturna real en el monumento— reconoce pronto que resulta «imposible que,
abandonado el pensamiento a la influencia del sitio, no llegue un momento a
levantar la ruina, a restituirle su forma acabada, su esplendor pristino» (Escalante,
1864, 245-246). Ese acto imaginativo lo lleva a «poblar las vastas graderfas»
(Escalante, 1864, 246) con la multitud romana, devolviendo momentaneamente
la vida al recinto solitario. La visién subjetiva convierte asi la ruina en un
palimpsesto narrativo donde se superponen el presente sensorial, la evocacion
estética y la relectura moral de la historia. No es casual que la descripcion de la
estructura fisica del Coliseo —un montén de ruinas, esqueletos de arquerias,
envueltos en salvajes parietarias'™ (Escalante, 1864, 243)— dé paso a una
reconstrucciéon vivida del espectaculo romano, con detalles sensoriales que
llenan e inundan el espacio imaginado: la «sangrienta charca» (Escalante, 1864,
240); el «piso donde luchan los combatientes» (Escalante, 1864, 2406); la «plebe
amontonada en la mediana» (Escalante, 1864, 247) que grita ronca «de furor,
pidiendo: jnueva sangre! jmas vidash» (Escalante, 1864, 248).

La ruina no solo evoca el pasado, sino que lo convoca: lo dramatiza en
la mente del espectador, lo transforma en experiencia casi visionaria, hasta el
punto de hacer posible una forma de testimonio emocional. En ese proceso, lo
que parecia mera piedra se convierte en un umbral temporal en el que confluyen
la memoria histérica, la experiencia estética y la reflexion moral. El Coliseo
ruinoso, en palabras del propio narrador, resulta quizas mas imponente ahora,
«decrépito, moribundo y llevando de siglo en siglo su larga agonia» (Escalante,
18064, 245), que en su época de esplendor. Esa paradoja resume el poder de las
ruinas: hablar con mas elocuencia desde la disgregacion que desde la totalidad,
convirtiendo su silencio y su sombra en formas persistentes de revelacion.

sobre el futuro; al tiempo que la percepcion emocional de las ruinas permite la recreacién de un
mundo nuevo. Al hablar del microcosmos literario del escritor Giuseppe Tomasi di Lampedusa,
ha escrito Woodward: «although Lampedusa intended his novel to be a memorial to a world
which had vanished, he had inadvertently created a new and vivid world in its ruins» (2002, 246).
15> Los viajeros decimononicos solfan quedar muy sugestionados por los arboles y flora que
invadian el recinto del Coliseo. Y, de hecho, hubo quienes lamentaron que la preservacién
arqueologica del monumento (cuidados que iniciaron hacia 1870 tras la unificacién politica del
territorio italiano y la designacién de Roma como capital del nuevo Estado [Beard y Hopkins,
2024, 175]) dejara las piedras al desnudo, sin la romantica marafia de plantas que habfan
enraizado en aquel terreno del extrarradio de Roma. Acertadamente ha escrito Woodward: «No
ruin can be suggestive to the visitor’s imagination, I believe, unless its dialogue with the forces
of Nature is visibly alive and dynamic» (2002, 73).

243



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

En el ambito de la literatura decimononica, las ruinas no son simples
restos arqueoldgicos ni meras curiosidades historicas: son simbolos vivos,
catalizadores de la melancolia, de la reflexién y, sobre todo, de la imaginacion
poética. Tanto en el texto de Gustavo Adolfo Bécquer, que tiene por mira las
ruinas del monasterio conventual de San Juan de los Reyes en Toledo'’, como
en la descripcién del Coliseo romano que analizamos, se percibe una misma
actitud estética: la ruina es contemplada no con ojo cientifico ni con interés
documental, sino con la mirada reverente del poeta que busca —y encuentra— en
lo fragmentario un portal hacia el pasado vivo y palpitante.

Aunque el texto de Bécquer se inscribe en un volumen que no se
presenta como libro de viajes, puede leerse funcionalmente como un relato
odepdrico en sentido amplio, en la medida en que activa algunos de sus rasgos
prototipicos: la primacia de la descripcion sobre la narracion, la identificacion
entre el yo textual y el autor empirico, y el valor testimonial conferido a la
experiencia directa del lugar. Esta condicién genérica hibrida explica, en parte,
las afinidades estructurales y retdricas que presenta con el relato viajero de
Escalante, tal como ha sefialado la tradicion critica sobre el mencionado género
(Alburquerque Garcia, 2011).

En ambos textos se produce un fenémeno paralelo: el presente
contemplativo cede el paso a la ensofiaciéon visionaria, en la que las ruinas
recobran su plenitud. Bécquer lo formula explicitamente cuando afirma que
«solo un poder existe capaz de devolveros por un instante vuestro perdido
esplendor y hermosura: el poder de la exaltada mente del poeta» (JR, 949). A
partir de ahi, su imaginacién reconstruye (0 «reanima», por recurfir
preferiblemente al verbo utilizado por Bécquer [JR: 949]) San Juan de los Reyes
en sus dias de gloria:

yo veo cubrirse los rotos ajimeces de vidrios de colores, los entrearcos de
tapices, las aras de imagenes; de lamparas de oro las bévedas, de trofeos

16 Forma parte del segundo tomo de la Historia de los templos de Espania (1857), que quedd bajo la
responsabilidad de Bécquer. Nos interesa la cuarta seccion, que lleva por titulo «Reflexiones
sobre sus ruinas», a la que citaremos en nuestro trabajo de acuerdo con la edicién de Joan Estruch
Trobella (Bécquer, 2004, 947-951). Cabe preguntarse si el sevillano pudo a su vez encontrar
estimulo compositivo en las No#t romane al sepolero de’ Scipioni, de Alessandro Verri, obra que se
tradujo al espafol hasta en dos ocasiones en la primera mitad de siglo: 1814-1821 (arco de tiempo
en el que aparecen progresivamente los seis pequefios tomos en los que se recoge la versién
completa de Francisco Rodriguez de Ledesma) y 1837 (siendo este el afio en que se publica la
traducciéon de la primera parte a cargo de Ramon Vaudaré y Fabregas) (Closa Farrés, 1992, 81-
87).

244



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

de guerra las capillas y de tisd, pendones y escudos las tribunas. [...] yo
miro descender de sus nichos como para celebrar otra vez su triunfo esa
muda generacién de reyes, obispos, guerreros, pajes y heraldos, cuyas
sordas y huecas pisadas parece que retumban en mi oido, cuyos rostros
inméviles veo animarse con el rayo de luz y de vida que les presta mi
imaginacién (JR, 249).

De forma casi idéntica, el autor santanderino no puede resistirse a esa
reconstruccion interior, cuando declara que es «imposible que, abandonado el
pensamiento a la influencia del sitio, no llegue un momento a levantar la ruina,
a restituirla su forma acabada, su esplendor pristino y, poblando las vastas
graderfas, reproduzca fantasticamente el espectaculo grandioso de las fiestas
imperiales» (Escalante, 1864, 245-240).

La similitud entre ambos fragmentos no se limita al recurso narrativo de
la reconstruccién visionaria, sino que alcanza el plano de la sensibilidad estética
y moral. Tanto Bécquer como Amos de Escalante recurren a una imagineria
profundamente sensorial para dar vida al pasado. En Bécquer, por ejemplo, el
incendio que destruye el convento adquiere una dimension apocaliptica: «un mar
de lava y humo corre por las extensas galerfasy (JR, 951); las llamaradas se
enroscan «silbando a lo largo de las columnas como una serpiente» (JR, 951); los
codices y «tesoros de la ciencia» (JR, 951) son devorados por el fuego. Esa misma
intensidad visual y sonora aparece en el texto del cantabro, donde «del suelo
revuelto y batido por los pies y por los cuerpos de hombres y bestias sube el
vapor de la sangre» (Escalante, 1864, 240), los gladiadores «resbalan en la
sangrienta charca» (Escalante, 1864, 246) y el pueblo grita «ronco de furom
(Escalante, 1864, 248) reclamando nueva sangre y mas vidas. En ambos casos,
el horror de la destruccion o del espectaculo sangriento no cancela la belleza,
sino que la acentua: la ruina es sublime y el espectaculo evocado, aunque atroz,
es grandioso.

En este sentido, los dos textos coinciden también al materializarse con
un tono elegfaco y moralizante, donde la contemplacion estética se transforma
en juicio histérico. Bécquer contempla las ruinas profanadas por las tropas
napolednicas y se imagina a las estatuas «temblar de indignacion» (JR, 950) y
«llevar sus heladas manos a las espadas de granito» (JR, 450). El Coliseo, por su
parte, es descrito como un monumento que arrastra su «larga agonfa y lenta
destruccién como la pena de las abominaciones de que fue instrumento»
(Escalante, 1864, 245). En ambos casos, la ruina no es solo testimonio del pasado

245



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

glorioso, sino que se configura asimismo como reliquia de una culpa, de una
violencia y de una grandeza perdida.

Cabe destacar que ambos autores adoptan la voz del poeta como
contrapunto al cronista de gestas antiguas. Bécquer se presenta explicitamente
como «el poeta, que no trae ni los pergaminos del historiador ni el compas del
arquitecto» (JR, 947), sino que acude a las ruinas en busca de «un rayo de
inspiracion» (JR, 947). El autor del texto sobre el Coliseo actia del mismo modo:
se distancia de cualquier enfoque erudito o técnico y entrega la narracion a la
vivencia subjetiva, a la exaltacién emocional, a la memoria afectiva. En los dos
casos, la ruina se convierte en interlocutora privilegiada de la imaginacion, en
una forma de revelacién que solo el alma sensible puede captar.

Por todo ello, no resulta descabellado afirmar que el texto anénimo sobre
el Coliseo participa de una tradiciéon estética inaugurada —o al menos
consolidada— por Bécquer: una poética de las ruinas que se apoya en la evocacion
sensorial, en la melancolia espiritual y en la reconstruccion visionaria del pasado.
Ambos textos son, mas que descripciones, ejercicios de resurreccion. En el cruce
entre la piedra derruida y la palabra exaltada, el tiempo se pliega y el lector es
transportado, no al pasado tal como fue, sino al pasado tal como pudo o debid
ser, transfigurado por la imaginacién poética.

Estas analogfas no se reducen unicamente al contenido o a la actitud
reverente y visionaria del narrador frente a las ruinas. También en el plano formal
—en el modo de construir el discurso, en los procedimientos retéricos y en la
textura estilistica de la prosa— ambas descripciones revelan una evidente filiacion
estética. La estructura narrativa en ambos casos obedece a un mismo
movimiento tripartito: la descripcion sensorial del presente en decadencia, la
reconstruccion visionaria del pasado glorioso vy, finalmente, la meditaciéon moral
o elegfaca. Esta secuencia —que puede entenderse como una dramatizacién del
proceso de percepcion poética ante la ruina— es articulada mediante un ritmo
discursivo pausado, casi litirgico, sustentado por una sintaxis amplia y
ondulante, rica en oraciones subordinadas, incisos enfaticos y paralelismos de
cadencia.

Uno de los rasgos mas visibles de esta cercanfa formal es el uso de la
primera persona del singular (y ocasionalmente del plural), que no solo permite
la implicacién emocional del narrador, sino que refuerza la subjetividad del acto
de contemplacion. En Bécquer, este yo poético se define desde el comienzo
como el poeta «que no viene a reducir vuestra majestad a lineas ni vuestros
recuerdos a nameros» (JR, 947), mientras que en el texto sobre el Coliseo el
santanderino se sumerge en la experiencia con férmulas como «yo pensaba en

246



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

aquellos primeros cristianos [...]» (Escalante, 1864, 244) o «largo rato
permanecimos alli, callados, dispersos, entregado cada cual a sus imaginaciones»
(Escalante, 1864, 251). Esta focalizacién intima otorga a ambos textos un tono
confesional, casi mistico, que los aleja de cualquier objetividad descriptiva para
instalarse en el terreno de la evocacion.

También coinciden en el uso profuso de recursos retoricos de filiacién
romantica, como la prosopopeya, mediante la cual las ruinas se dotan de vida y
voz propias. En el texto becqueriano, se recurre de forma sostenida a la segunda
persona —singular y plural— para apostrofar a las ruinas del monasterio y
conferirles vida y alma, convirtiéndolas en interlocutores directos del poeta,
intensificando el tono intimo y visionario de cuanto se describe. Las estatuas
parecen reaccionar a los ultrajes sufridos («vosotros debisteis temblar de
indignacién» [JR, 950]), mientras que el Coliseo es descrito por Escalante como
un gigante moribundo que arrastra su «larga agonia y lenta destruccion»
(Escalante, 1864, 245) a lo largo de los siglos. A través de esta animacioén
simbolica, las ruinas dejan de ser objetos para convertirse en sujetos, en
interlocutores espirituales del narrador. Asimismo, abundan las interrogaciones
retéricas, las anaforas y los exclamativos, mecanismos que intensifican la carga
emocional del discurso y acentian su caracter performativo. Sirvan como
ejemplo el vibrante «jQué has hecho de tu alma, pueblo romanol» (Escalante,
1864, 248), que exclama el santanderino ante el Coliseo; asi como el lamento
becqueriano ante los testigos pétreos de la destruccion napolednica: «Mudas
estatuas que me rodeais! (Guerreros que dormis inméviles en vuestros nichos de
piedra [...]» (JR, 950).

Desde un punto de vista léxico, ambos textos comparten un vocabulario
de resonancias arcaizantes y sagradas (ara, lustral, mancebo o preg), lo que refuerza
formalmente la dimensién sacralizada del espacio que se halla en ruinas. En el
caso del Coliseo, el lugar profanado por la violencia del espectaculo pagano es
finalmente redimido por el sacrificio de los martires cristianos. En Bécquer, el
monasterio transita desde el esplendor caballeresco a la devastacién y, de alli,
también a la meditacion espiritual. Esta carga simbolica se potencia mediante un
uso denso de imagenes sensoriales (visuales, sonoras y también tactiles) capaces
de envolver al lector en una experiencia inmersiva. Las «lenguas de fuego» (JR,
951), que devoran San Juan de los Reyes, hallan su eco en el «vapor de la sangre»
(Escalante, 1864, 246) que asciende desde la arena del Coliseo. El silencio que
en la noche se apodera de las graderias del Coliseo, solo roto por las rafagas de
la tramontana, se corresponde con el susurro de la brisa, casi un «cantar
misterioso» (JR, 951), que envuelve al templo toledano en la hora del crepusculo.

247



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

En ambos casos, el entorno no es un simple trasfondo, sino un organismo
simbolico que vibra con la presencia del narrador y responde a un peculiar estado
animico.

La riqueza del Iéxico al que se recurre en ambos fragmentos descriptivos
no se limita al uso de términos arcaizantes o solemnes, sino que revela con
nitidez las intenciones simbélicas y emotivas de los respectivos narradores. El
vocabulario no es un mero ornamento: es vehiculo de una determinada visién
del mundo y, en este caso, de una concepcion de la ruina como umbral hacia lo
sagrado, lo tragico y lo visionario.

En el fragmento de Escalante sobre el Coliseo, predomina un léxico
litdrgico y sacrificial que convierte la ruina en escenario de martirio y de
redencién. Aparecen términos como cadalso, martirio, sepultura, veneracion, sacrificio,
altar | ara, vestidura, vidtico, hostia, cateciimeno o nedfito, los cuales remiten de manera
explicita y directa al ritual cristiano. Esta red de palabras configura un campo
semantico de la expiacién, que resignifica el Coliseo no como simple simbolo de
la Roma imperial, sino como lugar de transito espiritual: de la barbarie pagana a
la redencién cristiana. A esta sacralizacion verbal se afiade un repertorio léxico
que atafie a lo tragico y lo violento: charca sangrienta, caddver, verdugo, garras, entraias,
rugido, festin de sangre u orgia de muerfe. Dicho repertorio de voces no anula lo
sagrado, sino que lo intensifica por contraste. El léxico acentia asi la
ambivalencia del Coliseo: lugar de horror y, al mismo tiempo, de revelaciéon.

En el caso de Bécquer, el léxico se orienta hacia una sacralidad mas
estética que doctrinal, en la que el acento recae en la dimensién poética,
memorial y visionaria del templo ruinoso. Abundan los términos que remiten a
la labor artistica y artesanal (dose/ > doselete, tallista, vidriera, guirnalda, pergamino,
¢ddice o lasid), que construyen la imagen de un edificio como obra de arte total.
Esta sensibilidad se completa con una red léxica que tifie la ruina de dolor y
nostalgia: sombra, melancolia, suspiro, llanto, fantasma, eco, lamento, ceniza o bruma. Las
palabras no nombran el dafio desde el espanto, como en Escalante, sino desde
el duelo contenido y la meditacién. El incendio del convento no es tanto castigo
como pérdida irreparable.

Si comparamos ambos repertorios léxicos, advertimos que en Escalante
domina el paradigma sacrificial, mientras que en Bécquer se impone un
paradigma funerario. En el primero, las ruinas son testigos del conflicto entre
violencia e ideal, entre paganismo y fe; en el segundo, son sepulcro de una belleza
extinguida, cuya gloria solo puede ser resucitada por el poder visionario del
poeta. El sustantivo madrtir es recurrente en el fragmento del autor cantabro;
mientras que en el del sevillano predominan formas sustantivas (tales como

248



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

recuerdo, memoria o vision) que colocan la pérdida en una zona emocional mas
interiorizada. La seleccion léxica configura, pues, dos modos distintos de
significar la ruina: uno donde se dramatiza el conflicto moral de la historia y otro
donde se poetiza la pérdida en clave simbdlica.

No obstante, ambos fragmentos convergen en un uso estratégico del
léxico de la animacién: tanto en el Coliseo como en San Juan de los Reyes, las
piedras parecen vivir, los muros gimen, las estatuas observan, las sombras
caminan. Escalante recurre a verbos como: rugir, gemir, levantarse, clamorear, arder o
resbalar. Bécquer, por su parte, a otros como: Zemblar, cerrarse, murmurar, vagar,
desvanecerse o revivir. La ruina, en uno y otro caso, actia como sujeto simbélico,
aunque no como objeto pasivo. Este uso intensivo del léxico de la vida y la
accion atribuido a elementos inanimados refuerza la sensacion de que la ruina
no es contemplada, sino que se manifiesta.

En suma, la dimensién léxica de ambos textos no es solo afin en su tono
elevado y su densidad poética, sino que refleja —con matices distintos— una
operacion simbolica comun: la ruina como lugar de epifanfa. Ya sea desde la
mistica del martirio (Escalante) o desde la estética del duelo (Bécquer), el léxico
participa activamente en esa transfiguracion de la piedra en palabra, del despojo
en vision.

Otro punto de contacto estilistico es el empleo del encabalgamiento
narrativo, mediante el cual la descripciéon desborda en digresiones, visiones,
asociaciones y rememoraciones. Esta fluidez discursiva, que rechaza la
segmentacion y el orden légico del relato expositivo, obedece mas a una légica
afectiva o poética que argumentativa. Lo que se impone no es la cronologia de
los hechos ni el rigor historico, sino la intensidad de la vivencia subjetiva. De ahi
que el lector experimente ambos textos no como una reconstruccion informativa
del pasado, sino como una invocacién emocional del mismo. En este sentido,
ambos fragmentos se sitdan en la encrucijada entre el ensayo lirico, la prosa
poética y la meditacion espiritual, géneros que apuntan en la direcciéon de esa
tipologia hibrida caracteristica del posromanticismo literario.

Cabe destacar un elemento estructural comuin: el uso del crescendo
descriptivo, que lleva al lector desde un registro contemplativo hasta un climax
visionario o apocaliptico. Al describir el Coliseo, el punto culminante lo
constituye la fantasfa cruel del anfiteatro en pleno delirio sangriento, mientras
que en Bécquer lo es el incendio destructor que arrasa la biblioteca y las estatuas
del convento. Ambos pasajes estan compuestos con un ritmo vertiginoso,
oraciones largas, repeticiones e imagenes acumulativas que generan un efecto de
intensificacion dramatica.

249



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

En parte relacionado con la creciente intensidad dramatizada de los
fragmentos, tanto en el texto de Bécquer como en el de Amés de Escalante se
advierte un recurso compartido de alto valor expresivo: el uso del presente
histérico como ruptura deliberada dentro de una narracion inicialmente anclada
en tiempos pretéritos. En ambos casos, la descripcion reflexiva y nostalgica de
las ruinas da paso a una visiéon que resucita la intensidad de una época pasada
mediante el presente verbal, configurando un momento de alta carga imaginativa
y sensorial. En Bécquer, esta técnica se manifiesta con particular fuerza durante
la reconstrucciéon del incendio que devasta el convento: «Ved las llamaradas
azules y amatrillas enroscarse silbando a lo largo de las columnas» (JR, 951); «Oid
el gemido ahogado del maderamen que se enciende, cruje y salta» (JR, 951). Por
su parte, Escalante introduce este viraje cuando el Coliseo, antes espacio
nocturno y silencioso, se ve de pronto ‘poblado’ por el bullicio del pasado:
«Desaparecieron las tinieblas, cesé el silencio: la ardiente claridad del mediodia
envuelve cielo y tierra y los aires se agitan y conmueven al gigantesco rumor de
los romanos congregados en el Anfiteatro [...] Alli estd el Césam» (Escalante,
1864, 246). La ruptura de la secuencia temporal no busca unicamente estilizar la
descripcion, sino conferir al texto una densidad visionaria, en la que el pasado se
reactiva con la inmediatez de una experiencia sensorial presente. Asi, la
alternancia verbal se convierte en dispositivo poético y retérico que articula la
memoria, la emocion estética y el juicio moral sobre la historia. Tal afinidad en
el empleo del presente histérico sugiere no solo una coincidencia técnica, sino
una posible huella de lectura: la escritura de Escalante parece modelarse sobre la
de Bécquer, no solo en tono o imagineria, sino en su sintaxis profunda.

En conjunto, estas analogfas formales permiten afirmar que el
fragmento en que se describe el Coliseo no solo hereda de Bécquer una actitud
espiritual y estética ante las ruinas, sino que asume su estilo, sus
procedimientos y su imaginario. No estamos, pues, ante una mera
coincidencia tematica, sino ante la reescritura de un modelo romantico
perfectamente reconocible, cuyo centro es la conviccion de que las ruinas no
solo conservan el pasado, sino que lo reviven en el alma del poeta.

A esta altura del analisis, conviene subrayar un aspecto que permea
ambos textos pero que no ha sido aun tematizado de forma auténoma: la manera
en que la mirada del poeta (mas que la del simple viajero) sacraliza el espacio de
la ruina, elevandola a categoria de templo simbdlico donde la historia se
transforma en liturgia y el pasado en misterio. No se trata solo de reconstruir
imaginativamente lo que fue, sino de experimentar la ruina como umbral entre
lo terreno y lo trascendente, como lugar de revelaciéon. En Bécquer, el raptus

250



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

intelectivo que le embarga ante San Juan de los Reyes culmina con un canto
elegfaco impregnado de espiritualidad: «vuestra imagen vivira eterna en mi
memoria» (JR, 951), afirma, como quien preserva un relicario. En Escalante, la
ruina del Coliseo —emblema de la violencia pagana— es redimida por la memoria
de los martires, al tiempo que la dltima escena transcurre en las catacumbas,
convertidas en capilla subterranea donde se consuma la transustanciacion del
sufrimiento en fe.

La ruina se inviste as{ de una dimension sagrada, no ya por lo que
conserva, sino por el sentido que el poeta es capaz de extraer de su
descomposicion. La imagineria religiosa (hostia, martirio, cantico, procesion, sepultura
o relignia), comun a ambos textos, es un indicio de esta operaciéon simbolica
mediante la cual la escritura transfigura el derrumbe en experiencia espiritual. De
ese modo, el acto de imaginar se convierte en rito; el de escribir, en liturgia. Es
este el horizonte en el que tanto Bécquer como Escalante sitian su estética: no
es una arqueologia volcada en la aséptica contemplacion del pasado, sino una
teologia de la ruina.

Conclusiones

El analisis del fragmento centrado en la descripcion del Coliseo en De/
Ebro al Tiber permite que postulemos que la descripcién del monasterio toledano
de San Juan de los Reyes, incluida por Gustavo Adolfo Bécquer en Historia de los
templos de Espania, constituye su fuente literaria inmediata. Esta filiacién no se
limita a un parentesco difuso de estilo o de sensibilidad romantica, sino que se
manifiesta en la estructura misma del texto, en su progresion contemplativa, en
la construccion del yo lirico y en el uso reiterado de la prosopopeya, el presente
histérico o el encabalgamiento narrativo entre otros recursos formales. Escalante
reproduce con fidelidad la atmosfera visionaria y el tono elegfaco que
caracterizan el texto becqueriano, pero los reorienta hacia un objetivo mas
explicitamente doctrinal: transformar la ruina en alegorfa cristiana, espacio de
revelacién moral y teatro de redencion espiritual.

En ese sentido, el Coliseo se presenta no solo como vestigio imperial,
sino como escenario sagrado, cuya degeneracién historica encuentra sentido
Unicamente a la luz del sacrificio de los martires. El motivo de la ruina entronca,
de algin modo, con el humus vital que cubre el suelo de un paisaje y del que,

251



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

pasado sobre el tiempo, surgira nueva vida (Silvestre, 2018, 77-78)"". Frente a la
melancolia abierta y ambigua del texto de Bécquer, Escalante ofrece una lectura
cerrada, atravesada por una idea providencialista de la historia. Esa voluntad de
sentido unico reduce la ambivalencia simbélica del monumento y relega otras
posibles interpretaciones —estéticas, arqueoldgicas o politicas— en favor de una
narrativa ejemplarizante.

Con todo, esta relectura del modelo becqueriano permite observar como,
en la segunda mitad del siglo XIX, la literatura espanola de viajes adopta con
creciente claridad un sesgo confesional, donde la mirada romantica sobre el
pasado es absorbida por una retérica de militancia catélica. La deuda con
Bécquer no solo revela un linaje estilistico, sino también un punto de inflexion:
alli donde el romanticismo abrfa una fisura imaginativa, Escalante la convierte
en escenario de ortodoxia.

Bibliografia

ALARCON, Pedro Antonio de. (1861) De Madrid a Napoles [MN]. Madrid.
Impenta y Librerfa de Gaspar y Roig.

ALBURQUERQUE GARCIA, Luis (2011) «El ‘relato de viajes” Hitos y
formas en la evolucién del génerow. Revista de Literatura. 145. 73. 13-34.

BEARD, Mary y Keith Hopkins. (2024) E/ Coliseo. Barcelona. Editorial Critica.

BECQUER, Gustavo Adolfo. (2004) Obras Completas. Madrid. Ediciones
Catedra.

BLASCO IBANEZ, Vicente. (1896) En ¢l pais del arte: Tres meses en Italia.
Valencia. Establecimiento Tipogratico P. de Pellicers.

BOWRA, Cecil M. (1972) La imaginacion romdntica. Madrid. Taurus.

CANALS PINAS, Jorge. (2016) «Pedro Antonio de Alarcon y De Madrid a
Napoles: analisis de variantes textuales». Bulletin of Hispanic Studjes. 93. 4. 385-402.

CASTELAR, Emilio. (1872) Recuerdos de Ifalia. Madrid. Imprenta de T. Fortanet.

17 No otra es la clave interpretativa que se desprende al examinar aquellas muestras de pintura
renacentista italiana en la que el nacimiento de Jesus tiene lugar no en el pesebre de la tradicion
evangglica, sino en un edificio en ruinas (Matf, 2005, 15).

252



BBMP. CI-1, 2025 AMOS DE ESCALANTE

CASTELAR, Emilio. (1876) Recuerdos de Italia. Parte segunda. Madrid. Sucesores
de Rivadeneira.

CHATEAUBRIAND, Francois-René. (1969) oyage en Italie. Geneve-Paris.
Librairie Droz S.A.-Librarie Minard.

CLOSA FARRES, Josep. (1992) «la imaginacién absorta: La visién romantica
de los descubrimientos arqueolégicos en Romax. Romanticismo y fin de siglo. Gabriel Oliver
et al. (coord.). Barcelona. PPU. 78-117.

COSSIO, José Maria de. (1933) Don Amds de Escalante. Madrid. Tipografia de
Archivos.

DE BROSSES, Charles [Presidente De Brosses]. (1923) 7aje a Italia: Tomo 1.
Madrid, Editorial Calpe.

ESCALANTE, Amés de. (1864) De/ Ebro al Tiber: Recuerdos [ET]. Madrid. Imp.
de Cristébal Gonzalez.

GARCIA CASTANEDA, Salvador. (2012) «Menéndez Pelayo (1856-1912) y
los escritores montafiesesy». Boletin de la Biblioteca de Menéndez; Pelayo. 88. 1. 263-288.

KNAP, Steven. (1985) Personification and the Sublime: Milton to Coleridge.
Cambridge. Harvard University Press.

MACAULAY, Rose. (1984) Pleasure of Ruins. London. Thames & Hudson.

MARI, Antoni. (2005) «I'esplendor de la ruina». Lesplendor de la ruina.
Barcelona. Fundacié Caixa Catalunya. 13-21.

MENENDEZ Y PELAYO, Marcelino. (1907) «Don Amés de Escalante (Juan
Garclay. Estudios de critica literaria: Cuarta serie. Madrid. Tipograffa de la Revista de
Archivos. 179-280.

PARDO CANALIS, Enrique. (1979). «Una fotografia histérica. Roma, 1861».
Academia. Boletin de la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando. 48. 53-60.

PEERS, Allison E. (1954) Historia del movimiento romdntico espaiiol. Madrid.
Gredos.

PLA, Josep. (1997) Italia i e/ Mediterrani. Barcelona. Edicions Destino.

QUEVEDO, Francisco de. (1974) Obras completas: I: Poesia original. Barcelona.
Editorial Planeta.

253



JORGE CANALS PINAS BBMP. CI-1, 2025

SANTOS SALAZAR, Igor. (2025) E/ Foro romano (400-1944): La invencion de un
espacio arruinadp. Sevilla. Athenaica.

SETTIS, Salvatore y Giulia Ammanati. (2022) Raffaello tra gii sterpi: Le rovine di
Roma e le origini della tutela. Milano. Skira.

SILVER, Philip W. (1996) Ruina y restitucion: Reinterpretacion del Romanticismo en
Esparna. Madrid. Ediciones Catedra.

SILVESTRE, Federico L. (2018) «Ruines a Iinrevés i poetiques del (des)fer».
(Des)fer paisatges. Olot. Observatori del Paisatge de Catalunya. 56-81.

WOODWARD, Christopher. (2002) I Ruins. London. Vintage.

YEVES Andrés, Juan Antonio. (2014) «Pedro Antonio de Alarcon: De
Granada a Madrid y de Africa a Ttalian. Inzdgenes para la memoria y recuerdos de Almeria: Su
coleccion  de cartes de visite. Madrid-Almerfa-Guadix. Fundacién ILazaro Galdiano-
Diputacién de Almerfa-Fundacién Pintor Julio Visconti. 61-75.

254



